https://ataunnabi.blogspot.com/

المالح المالة

القول السديدفي بيان معنى الشاهد و الشهيد

مسئله حاضروناظر

قرآن وحدیث اور اقوال ائمئه دین کی روشنی میں

13

مك الدرسين مولانا علامه عطا محمد چشتى گولژوى دمداشتالى

101

بسم الله الرحمن الرّحيم

یہ مقالہ مبارکہ ملک المدرسین ، استاذ الاساتذہ مولانا علامہ عطامحمہ چشتی کولڑدی رحمہ اللہ تعالی (ولادت ۱۹۱۶ء \_\_\_\_وفات ۱۳/دیقعدہ مطابق ۲۱رفروری ۱۳۱۹ھ/۱۹۹۹ء)نے کئی سال قبل تحریر کیا تھا، اس کاعنوان ہے:

القول السديد في بيان معنى الشاهد والشهيد

اس میں انہوں نے قرآن وحدیث ، لغت اور ائمکہ مغسرین ومتر جمین کے اقوال کی روشن میں مئلۂ حاضر وناظر بیان کیاہے ، اہل سنت و جماعت کے موقف کی وضاحت کے ساتھ مخالفین کے شہمات کاازالہ بھی فرمایاہے۔

حضرت ملک المدر سین رحمہ الله تعالیٰ نے اس مسئلے میں اہل سنت و جماعت کابیہ عقیدہ تحریر فرمایا ہے اور اس کو مختار قرار دیاہے :

آپ کے حاضر ناظر ہونے کا بھی عقیدہ ہوناچاہے کہ آپ اپنے مقام اعلیٰ دار فع میں تشریف فرمامیں اور تمام عالم ہاتھ کی ہھیلی کی طرح آپ کے سامنے ہے۔ حاضر ناظر کے مسئلہ میں سے عقیدہ غلط ہے کہ آنخضرت علیہ کی ذات مقدسہ متعدد ہوجاتی ہے اور متعدد میں سے ہرایک آپ کا عین ہے۔

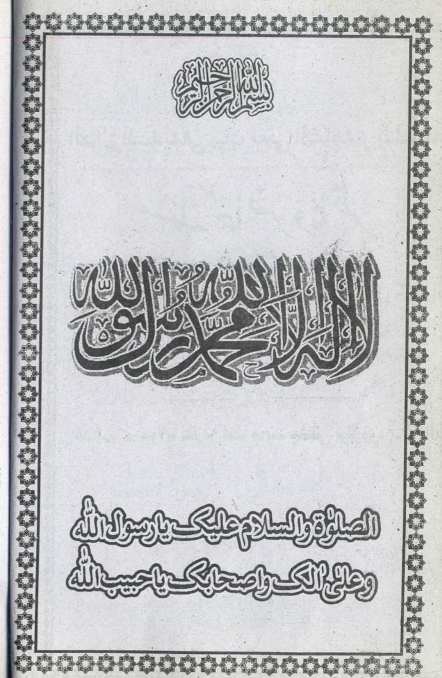
راقم الحروف نے جو علمی اور عملی اعتبارے کی شمار میں نہیں اور حضرت ملک المدر سین کے اونی در یوزہ گروں میں ہے ہے، اس موضوع پرایک مقالہ لکھا ہے ''الحبیب فی رحاب الحبیب حاضر''اس کا ترجمہ ''روح اعظم کی کا ننات میں جلوہ گری'' کے نام سے شائع ہو چکا ہے، اس میں اس مسئلہ پر بھی گفتگو کی ہے کہ ایک شخص کا متعد د مقامات میں دیکھا جائزی نہیں بلحہ بالفعل واقع ہے۔

اس کی چند صور تیں ہیں:

ا-الله تعالیٰ تحلبات ٔ مُعادے اور ایک مُخف کو کئی جَلُموں پر دیکھا جائے ،باوجو دیکہ وہ ایک بی جگہ موجو دیمو-

۲-ایک مخض ایک ہی جگہ موجود ہو، لیکن اس کی تصویریں کئی جگہ دیکھی جائیں، جیسے جملیورون میں ہے-

٣- الله تعالى ايك محف كي ليع متعدد مثالي اجسام تابع فرمان فرمادے اور ان ميں ايك



ى ہو گاجيے ايك روح كا تعلق ايك جسم كے اجزات ہو تا ہے (ملخصا)ك تفصیل کے لئے ملاحظہ موراقم کی تالیف"من عقائد اہل النة" (ص ۲۵-۳۸) اس گفتگو کا مقصد صرف اتناہے کہ اس مسلے کا دوسر اپہلو بھی قار نین کرام کے سامنے

قار ئين كرام! ملك المدرسين حضرت علامه مولانا عطامحمه چشتى گولژوي رحمه الله تعالی ے کی قدر تفصیلی حالات کا مطالعہ کرنے کے لیے راقم الحروف کی کتاب "نورنورچرے" ماحظه فرمائیں-ای وقت راقم صرف! چندہاتیں عرض کرناچا ہتاہے: ا-راقم نے درس نظامی کا تناکثر الفیض مدرس نہیں ویکھا، ساٹھ سال کے قریب آپ نے مند تدریس کورونق محشی اور اس وقت آپ کے ہیسیوں شاگر دیا کتان اور ہیر ونی ممالک میں علوم دینیہ کی خدمت لیعنی تدریس اور تبلیغ میں مصروف ہیں، پاکستان کے اکثر مدارس آپ کے شاگر دول اور ان کے شاگر دول کی بدولت آباد ہیں۔آپ کے سلسلنہ تلاندہ کی چو تھی اور یا نچویں کڑی بھی مصروف تدریس ہے۔

۲-آپ نے خالص مدر سانہ زندگی گزاری ، لینی نہ تو میر مشخت اور پیری سنبھالی اور نہ ہی خطاب کا میدان ا جایا، اس کے باوجو واپ کے شاکر واپ سے والمانہ محبت و عقیدت ر کھتے ہیں۔ یہ محبوبیت کی دوسر نے مدرس میں و کھائی سیں وی-

٣- انهيں جمال اپنے ٢٠ طريفت آفتاب گولژه پيرسيد مهر على شاه گولژوي اور حضرت خواجہ پیر سید غلام محی الدین گولڑوی (بایوجی) رحمہمااللہ تعالی ہے ہے بناہ عقیدت تھی وہاں اپنے اساتذہ ' نظرت مولانایار محد بعد یالوی اور حضرت مولانا مر محمد اچھروی رحمہمااللہ تعالیٰ ہے جمعی گری عقیدت و محبت تھی،اس کا بتیجہ یہ تھاکہ اللہ تعالیٰ نے حضرت ملك المدر مين كوفيض وبركت كادريااور شاكر دول كالمحبوب ترين استاد مناديا-آخ كے طاباء كے ليے ملك الدرسين كا بيغام يہ ك عقيدت و محبت كامركز صرف پیرومر شد بی نہیں بلحہ استاذ اور ولی نعمت بھی ہونا چاہیے، تب ہی اللہ تعالیٰ کا فضل وكرم شامل حال ، و تاب اور سر كارو وعالم عليه كى نكاهِ عنايت انسان كوميسر مولى --اررمفان الربارك ١٨٠٠ه محدد عبد الحكيم شرف قادري

٠١/ د ممبر ١٩٩٩ء

بی روح تصرف کرے، اس سے پیٹر جزئی لازم نہیں آئے گاجو مناطقہ کے نزد یک محال ے، کیونکہ وحدت اور تعدد کا مدار روح پر ہے اور وہ ایک ہے لہذا شخص بھی ایک ہوگا اگرچه اجهام متعدو مول-ك

حضرت قره مزنی رضی الله تعالی عند بروایت ہے کہ ایک شخص کامینا فوت ہوگیا، بی اکرم عظی نے اے فرمایا:

کیاتم اس بات کو پہند نہیں کرتے ؟ کہ تم جنت کے جس دروازے پر بھی جاؤاے انظار کرتے ہوئے یاؤ۔

حضرت ملاعلی قاری نے اس حدیث کی شرح میں فرمایا:

اس میں اشارہ ہے کہ خلاف عادت متعدد محتسب اجسام ہو سکتے ہیں ، کیو نکہ بیٹا جنت کے ہر دروازے میں موجود ہوگا۔ کے

امام علامه سيوطي، علامه علاء الدين قونوي سے تقل كرتے ہوئے فرماتے ہيں: یہ محال نہیں ہے کہ اللہ تعالیٰ انبیاء کرام کو دویاس سے زیادہ اجسام میں تصرف کی اجازت عطافر مادے ،اس قاعدے سے بہت ہے مسائل کا التخراج كياجاسكتاب اوربهت سے اشكالات حل موسكتے ہيں۔ اس علامہ الوی بغدادی مختلف جگہول میں نبی اکرم علیہ کی زیارت کے موضوع پر گفتگو كرتي موئ فرماتين:

نی اکرم عظی کی روح اقدس آپ کے جمد اکرم کے ساتھ متعلق ہونے کے باوجود مشکل ہو کر سانے آجاتی ہے اور اس کی زیارت ہوتی ہے، جیے بعض علاء نے فرمایا کہ جبریل امین علید السلام حضرت وحید کلبی کی صورت میں نی اکرم علیہ کی خدمت میں حاضر ہونے کے باوجود سدرة المتقى ع جد النيس ہوتے تھے۔

دوسری صورت یہ ہے کہ نی اگرم علیہ کی دوح مبارک جسم مثال ہے متعلق ہو جاتی ہے ، اور اس امر میں کوئی مانع شیں ہے کہ ان گنت مثالی اجسام ہوں اور ہر ایک جسم کے ساتھ آپ کی روح اقدیں متعلق ہو، یہ تعلق ایسے

ا - محد عبدالحكيم شرف قادرى، علامه: من عقائدالل النة ص ١٠٩٥ م ٢ - على من سلطان محد قارى، علامه: مرقاة الفاتح (ملتان) ١٠٩/٣ م ٢ - عبدالرحمن من الى جرسيوطى، إمام: الحادى للفتادى، ٢١٩/١

## بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد الأهله والصلوة والسلام على أهلهما أما بعد!
مده فقير پر تفقير عطامحر چشق گولژوى بعد ازالسلام عليم ورحمة الله وبركاة!
الل سنت و جماعت كى خدمت ميں عرض كرتا ہے كه الله تعالى جل شانه نے اپنے حبیب لبیب، سر ور دوعالم سر كار مدینہ علیہ كو قرآن پاک ميں "شهید" اور " شاهد" فرمایا ہے -

آيات ملاحظه جول:

- قولهٔ تعالى ويكون الرسول عليكم شهيدا "(سور ه بقر ه ١٣٣/٢) اوريدر سول تهار عند الرسان وكواه-

وقوله تعالى فكيف اذا جننا من كل أمّة بشهيد و جننا بك على هؤلآء شهيدًا "( سوره النبّاء ١١/٣)

توکیسی ہو گی جب ہم ہرامت ہے ایک گواہ لائیں اور اے محبوب تمہیں ان سب پر گواہ دنگہ بان بیا کر لائیں -

- وقولهٔ تعالی یا ایها النبی إنّا أرسلنك شاهدًا "(موره اتزاب ۴۵/۳۳) اے غیب کی خبریں بتائے والے ( نبی ) پیشک ہم نے تہیں بھیجا حاضر ناظر اور خوشخبری ویتا اور خوشخبری و در خوشخبری ویتا اور خوشخبری و در خوشخبری و در

بندہ اس مضمون میں بیربیان کرے گا کہ شھید اور شاھد کا لغت میں کیا معنی ہے؟ اور متند مفسرین اور محد ثنین نے اس سے کیا مر او لیا ہے؟ اور آنخضرت علیہ کو شھید اور شاھد کس معنی میں فرمایا گیائے ؟-

مفروات امام راغب میں ہے:

"الشهودوالشهادة الحضور مع المشاهدة إمّا بالبصر أو بالبصيرة"
يعنى شهود اور شهادت مين شاهد اور شهيد كا حاضر جونا اور و يكمنا ضرورى ب خواه آنكه سدو يكهنا جوياول س-

یہ شھادت اور شھود کا اصلی معنی ہے،آگے چل کرای مفروات میں فرمایا:
"والشهادة قول صادر عن علم حصل بمشاهدة بصیرة أو بصر"
یعنی شھادت اس قول کو کماجاتا ہے کہ کہنے والے کواس کا پوراعلم ہواوروہ علم نظر سے حاصل ہو-

ان عبارات ہے بیبات روز روشن کی طرح واضح ہوگئی کہ شاھد اور شھید کے لئے لغت کے لحاظ ہے حاضر اور محضور اس کو کہتے ہیں جس کے سامنے کوئی اور حاضر ہو) کے لئے ناظر ہونا ضروری ہے -

بيضاوى شريف ين تحت قوله تعالى (وادعواشهداء كم الآية)

"الشهداء جمع شهيد بمعنى الحاضراو القائم بالشهادة أو الناصو أو الامام وكأنّه يحضر النوادى ويبرم بمحضره الامور إذ التركيب للحضور إما بالذات أو بالتصور ومنه قيل للمقتول في سبيل الله شهيد لانه حضر ما كان يرجوه أو الملتكة حضروه" خلاصه عبارت كابيب كه شهداء شهيد كى جمع به اورشهيد كااصلى اور لغوى من حاضر به اور جمال بهي يه تركيب آئے گى، يعنى پهلے شين بهواس كے بعد ها بهواور الله عن الزماً معتبر بهوا اس كے بعد والى بهو تواس ميں حضور والا معنى الزماً معتبر بهوا ا

ملامہ عبدالحکیم فاصل لا ہوری رحمہ اللہ تعالیٰ نے اپنے بیضاوی کے حاشیہ میں اسکی چند مثالیں وی میں جن میں میدماد وبایا جاتا ہے -

" كالشهادة مصدر شهد كعلم و كرم والشهود مصدر شهده كسمعه شهودا حضره والمشاهدة بمعنى المعاينة للحضور"

لیعنی ان تمام مثالول میں حضور والا معنی ہے اور مشاهدة میں و کیھنا بھی ضروری ہے جیسے قائم بالشھادة جس سے مراد کئی واقعہ کا گواہ ہے اور ناصر جس سے مراد مدد گار ہے اور امام جس سے مراد مسلمانوں کا خلیفہ ہے، علامہ بیضاوی نے ان پر بھی لفظ شھید کا اطلاق کیا ہے، حالا تک ہونا ہم کئی شیس پایا جا تا اس کئے علامہ بیضاوی اطلاق کیا ہے، حالا تک ہونا ہم بیضاوی

نے مذکورہ بالا عبارت میں تصریح فرمادی کہ ان عینوں ایعنی گواہ اور مدوگار اور امام میں بھی حضور والا معنی پایا جاتا ہے ، کیونکہ گواہ اور مددگار تو مجلسوں میں حاضر ہوتے ہیں اور امام کے روبر واور اس کے حضور میں مقدمات کے فصلے ہوتے ہیں-

اس عبارت ہے یہ بھی واضح ہو گیا کہ شاہد اور شھید کے لئے حاضر اور محضور (محضور اس کو کہتے ہیں جس کے سامنے کوئی اور حاضر ہو)کا ناظر ہو ناضر ور کی ہے -اور جو اللہ تعالیٰ کے راہتے میں قبل ہو جائے اس کو بھی شہید کہتے ہیں ،اس لئے علامہ بیضاوی نے فرمایا کہ یمال بھی حضور والا معنی پایا جاتا ہے ، کیونکہ مقتول فی سبیل اللہ جس اجر اور ثواب کو وہ حاضر ہو گیایا فرشتے اس مقتول کے پاس حاضر ہو جاتے ہیں -

ای فتم کا مضمون مفر دات امام را غب میں بھی ہے ملاحظہ ہو:-

"والشهيد هو المحتضر فتسميته بذلك لحضور الملائكة ايّاه أولا نَهم يشهدون في تلك الحالة ما أعد لهم من النعيم أولأنهم تشهد أرواحهم عندالله "

یعنی مقول فی سبیل اللہ کو جوشھید کہاجا تا ہے اس کی تین و جھیں ہیں وجداول فرشے شھید کے پاس حاضر ہوتے ہیں، اس صورت میں شھید بمعنی مشھود ہوگا-وجہ دوم اور سوم ہیہ ہے کہ مقول فی سبیل اللہ اپ تواب اور اجر کو حاضر ہو تا ہے یاان کی روحیں اللہ تعالیٰ کے سامنے حاضر ہوتی ہیں، ان دونوں وجہوں میں شھید بمعنی شاھد اور حاضر ہوگا-

مفردات امام راغب میں ہے:-

قولهٔ تعالیٰ سائق و شهید أی من شهد لهٔ أوعلیه - و كذا قولهٔ تعالیٰ "فكیف إذا جنا من كل امّة بشهید و جننا بك علیٰ هؤلاء شهیدا"

یعنی شهید اس كو كمتے بیں جو كی دوسر بے كے حق بیں گوائی دے یاكی دوسر بے كے حق بیں گوائی دے یاكی دوسر بے كے خلاف گوائی دے - اور آیت فذكورہ بیں شهید سے یکی مراد ہے یعنی آخضرت علیہ مؤمنوں كے حق بیں گوائی دیں گے اور كفار كے خلاف-

شاہداور شہید کے متعلق ایک اور حوالہ ملاحظہ ہو حاشیہ جامی میں ہے: فاعلم أن الا شتقاق نزع لفظ من آخر بشروط أربعة-

أحدها: أن يكون اللفظان متنا سبين معنى بأن يكونا مشتركين فى الدلا لة على أصل المعنى وبه احترز عن الألفاظ المشاركة فى اللفظ كالذهب بمعنى ما يقابل الفضة وذهب الذى ماض من الذهاب فلا يقال إن أحدهما مشتق من الآخر لعدم اشتراكهما فى الدلالة على المعنى الأصلى ثانيها: أن يكونامتناسبين تركيباً بأن يشتملا على الحروف الاصلية وبهذا احترز عن الألفاظ المترادفة كالذئب والسرحان لفقدان التناسب فى التركيب -

ثالثها: أن يكونا متغايرين في الصيغة وبه احترز عن مصدر أريد به المفعول كضرب الاميرأى مضرو به و مصدر مستعمل في معناه الأصلى فلا يقال إن احدهما مشتق من الآخر لا تحاد الصيغة-

رابعها: أن يكون المشتق زائد اعلى المشتق منه بشيء من المعنى واحترز به عن نحو شاهد و شهيد فان القيود المذكورة متحققة فيهما غير أن واحدًا منهما لا يدل على معنى زائد لأن معنا هما واحد وهو الحاضر -

خلاصہ عبارت کا یہ ہے کہ صرفیوں کی اصطلاح میں اشتقاق کا معنی یہ ہے کہ
ایک لفظ کو دوسر ہے ہے اکالنا اور جہاں اشتقاق ہو گا، دہاں ایک مشتق ہو گااور دوسر ا
مشتق منہ ، مشتق کو مشتق منہ ہے اکالا جاتا ہے اور اس کی چار شرطیں ہیں ، شرط اوّل
دونوں لفظ معنی اصلی میں متناسب اور مشترک ہوں ، اس شرط کے لحاظ ہے لفظ
دَهَب (بمعنی سونا) لفظ دُهب َے مشتق نہیں ہے آگر چہ ذَهب کی شکل مصدر کی ہے
اور ذَهَب فعل ماضی ہے ، کیونکہ اصلی معنی میں ان کے در میان اشتراک نہیں ہے ،
اس لئے کہ ذَهب کا معنی سونا ہے جو چاندی کے مقابل ہے اور ذَهب فعل ماضی ہے
اس کا معنی ہے چلا گیا اور یہ ذَهاب سے مشتق ہے۔
اس کا معنی ہے چلا گیا اور یہ ذَهاب سے مشتق ہے۔
اس کا معنی ہے چلا گیا اور یہ دُھاب سے مشتق ہے۔
اس کا معنی ہے کہ مشتق اور مشتق منہ کے اصلی حروف متناسب ہوں اس

بدین خود که در کدام در جه از دین من رسیده و حقیقت ایمان او چیست و حجابے که بدان از تق مجوب مانده است کدام است پس او می شاسد گنا بال شارا و در جات ایمان شارا وا عمال نیک وبد شار اوا زماص و نفاق شار اولهذا شهادت او در دنیا به هیم شرع در حق است مقبول و واجب العمل است و آنچه از فضائل و مناقب حاضران زمان خود مشل صحابه و ازواج واهل بیت یاغا نبان از زمان خود مشل اولیس و صله و مهدی و مقتول د جال یااز معائب و مثالب حاضران و ما تبان می فرماید اعتقاد برآن واجب است و ازین است که در دوایات آمده که هر نبی را بر اعمال انتیان خود مطلع می سازند که فلانے امروز چنین میحند و فلانے چنال تاروز قیامت اوالے شھادت توانند کرد)

فلاصد فارس عبارت کابیہ ہے کہ شاہ عبدالعزیز رحمہ اللہ تعالیٰ نے آیت فد کورہبالاکا بیر جمہ کیاہے کہ تمھار ارسول تم پر گواہ ہوگا۔اس ترجمہ پر کی اشکال ہو سکتے متے جن کا ازالہ حضرت شاہ صاحب رحمہ اللہ تعالیٰ نے طویل عبارت میں کردیاہے۔

شرط کے لحاظ سے لفظ سرحان لفظ ذنب سے مشتق نہیں ہے آگرچہ لفظ ذنب کی شکل مصدر کی اور لفظ سرحان کی شکل صفت مشبقہ کی ہے ،اور ان دونوں کا معنی ایک ہے یعنی ذنب اور سرحان بھیر ہے کو کہتے ہیں لیکن حروف اصلیہ میں کوئی مناسبت نہیں ہے ۔
ذنب کے حروف اصلی ذال اور ہمزہ اور باء ہیں اور سرحان کے حروف اصلی سین اور راء اور جاء ہیں۔

شرط سوم: مشتق اور مشتق منه شکل اور هیئت میں متفائر ہوں اس شرط کے لحاظ سے لفظ صوّب بمعنی مضروب جیسا کہ ضوّب الامیر میں ہے بعنی مضروب الامیر لفظ صوّب بمعنی مصدر سے مشتق نہیں ہے، کیونکہ دونوں کی شکل اور هیئت ایک ہے۔

شرط چہارم: مشتق، مشتق منہ ہے معنی کے لحاظ ہے ذائد ہواس شرط کے لحاظ ہے شاھد اور شھید میں اشتقاق نہیں ہے، اگر چہ پہلی متنوں شرطیں ان میں پائی گئی ہیں لیکن چو تھی شرط نہیں پائی گئی، کیونکہ دونوں کا معنی حاضر ہے اور کسی کا معنی دوسرے ہے ذائد نہیں ہے۔

اس طویل اقتبائ سے ہندہ کی غرض صرف سے ہے کہ شاھد اور شھید کے معنی میں باعتبار لغت کے حضور معتبر ہے۔ اس طرح ایک اور جگہ پر حاشیہ جامی میں ہے

(والشهود بمعنى الحصور) شهود كامعنى حاضر بونا ب اس مخقر تحقیق كى روشنى ميں اب يه ديكھنا ہے كه آنخضرت عليہ كو قرآن پاك ميں جو شاہد اور شهيد فرمايا گيا ہے اس سے كون سا معنى مراد ہے؟ تو محققين متر جمين نے ياتو يمال حاضر ناظر كا معنى مراد ليا ہے ياقائم بالشهادة، لعنى گواه مراد ليا ہے -حوالہ ملاحظہ ہو:

تفیر عزیزی میں قوله تعالیٰ (ویکون الرّسول علیکم شهیدا) کی ماتخت آیت کابی مطلب بیان کیا گیا ہے:
(بعنی وباشدر سول شاعی کے برشا گواہ زیراکہ او مطلع است بعور نبوت بر رتبہ ہر متدین

شاہ صاحب رحمہ اللہ تعالیٰ نے (میشاسد) کا لفظ استعمال کیا ہے، نہ کہ میداند کا اور معرفت حواس کے ڈریعیہ حواس ہے معرفت حواس کے ڈریعیہ حواس ہے اور نور نبوت تمام حواس میں متجلی ہوتا ہے۔ اور نور نبوت تمام حواس میں متجلی ہوتا ہے۔

ا شکال ہشتم - ہیہ و هم ہو سکتا تھا کہ آنخضرت علی اللہ صرف امت کے احوال نیک وبد پر مطلع ہیں اور نیک وبد اعمال کرنے والوں کو نہیں پہچائے مثال کے طور پر آپ تھا کہ آخ فلاں فلاں اعمال نیک وبد ہوئے ہیں، لیکن سے نہیں پہچائے کہ سے اعمال کس کس نے کئے ہیں ؟ تو شاہ صاحب رحمہ اللہ تعالی نے اس کا از الہ کر دیا۔

(کہ فلانے امروز چنین میکرووفلانے چنال تاروز قیامت) یعنی ہر ایک نیک وبد اعمال کر نے والے کو بھی پہچائے ہیں۔

اشکال منم - بیروهم ہو سکتا تھا کہ ہرنی کی ذمہ داری اس وقت تک ہوتی ہے کہ وہ اپنی امت میں ظاہری حیات کے ساتھ موجود ہواور جب نبی اس دنیا ہے رخصت ہو جاتا ہے تو اس کی ذمہ داری ختم ہو جاتی ہے ، جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے عیسیٰ علیہ الصلوة والسلام کا قول بیان میں فرمایا ہے "و کنت شھیدا ما دمت فیھم فلما توفیتنی کنت انت الرقیب علیھم " یعنی میری ذمہ داری اس وقت تک تھی جب تک میں ان میں موجود تھا - لہذا انصاریٰ نے مجھے اور میری والدہ کو اللہ مان لیا ہے ہہ میرے اللہ تعالیٰ کے ہاں پہنچنے کے بعد ہے ، لہذا اس امری مجھے ہیں سمیں آتی ، اس جگھ میں نمیں آتی ، اس جگھ بید اشکال ہو تا ہے کہ جب نبی اس دنیا ہے رخصت ہو جاتا ہے تو اس کے لئے امت کے احوال پر اطلاع کیوں ضروری ہے ؟ تو شاہ صاحب رخمہ اللہ تعالی نے جواب دیا کہ ہرنی کی شہادت دو قتم کی ہے دنیاوی اور انحروی ۔

ربی ہے و باوی شھادت کے لئے ضروری ہے کہ جب تک نبی اپنی امت میں ہے تو اس کے تمام احوال پر مطلع ہو۔اور اُنٹروی شہادت کے لئے بیہ ضروری ہے کہ نبی کے دنیاسے چلے جانے کے بعد بھی امت کے احوال پر اپنے تور نبوت کے ساتھ مطلع ہے شاہ صاحب رحمہ اللہ تعالیٰ نے اس اشکال کااز الہ اِن الفاظ سے کیا ہے۔

(اہذا شہادة اُودر و نیا ہہ تھم شرع در حت امت مقبول وواجب العمل است تا (اہذا شہادة اُودر و نیا ہہ تھم شرع در حت امت مقبول وواجب العمل است تا

اشکال اوّل کا از الداس طرح ہواکہ آپ نور نبوت ہاں تمام اشیاء کود کھے رہے ہیں۔
اشکال اوّل کا از الداس طرح ہواکہ آپ نور نبوت ہاں ما طلاع بذریعہ و جی ہوتی ہوگی، اس
لئے شاہ صاحب رحمہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ ان سب اشیاء پر اطلاع نور نبوت کے ذریعہ ہوتا تھا کہ شایدیہ اطلاع وائی نہیں ہے، بلعہ گاہے گاہے ہوتی ہوتی ہے، چو نکہ نور نبوت وائی ہوتی ہے، چو نکہ نور نبوت وائی ہے ہوتی ہے ، چو نکہ نور نبوت وائی ہے ہوتی ہے ، چو نکہ نور نبوت وائی ہے ہوتی ہے ، چو نکہ نور نبوت وائی ہے ہوتی ہے ، چو نکہ نور نبوت وائی ہے کہی آپ سے معک نہیں ہو سکتا لھذا ہے اطلاع بھی وائی ہے۔

اشکال چہارم - یہ وہم ہوسکت تھا کہ آیت شریفہ میں چونکہ (علیم) کا لفظ ہے جس میں ضمیر خطاب ہے، توشاید اپنے زمانے کے لوگوں کے احوال پر تو مطلع ہیں، لیکن بعد والے لوگوں کے حالات نہ کورہ بالا کی اطلاع نہیں ہے، توشاہ صاحب رحمہ اللہ تعالی نے فرمایا کہ حاضر ان زمانہ مقد س اور غائبان زمانہ سب کے احوال نیک وہد پر مطلع ہیں ۔

اشکال پنجم - چونکہ آیت نہ کورہ بالا میں جس شھادت کا ذکر ہے وہ اخروی شھادت ہو تا یہ فرمایا کہ وہ اند مقد کا ذالہ کیا کہ د نیاو آخرت دونوں میں آپ کی شھادت مقبول ہے۔

تعالیٰ نے اس شمھہ کا ازالہ کیا کہ د نیاو آخرت دونوں میں آپ کی شھادت مقبول ہے۔

اشکال ششم - یہ وہم ہو سکتا تھا کہ شاید امت کے احوال پر مطلع ہو تا ہیہ آخر سے مقالی کے اعمال اور آخرال پر مطلع ہو تا ہے۔

آخضرت علیہ کا خاصہ ہے ، جو دوسر ے انبیاء علیہم الصلو قوالسلام میں نہیں پیا جا تا تو شاہ صاحب رحمہ اللہ تعالیٰ نے اس کا ازالہ کیا کہ ہر نبی اپنی امت والوں کے اعمال اور شاہ صاحب رحمہ اللہ تعالیٰ نے اس کا ازالہ کیا کہ ہر نبی اپنی امت والوں کے اعمال اور احوال پر مطلع ہو تا ہے۔

اشکال ہفتم - بیوہم ہوسکت تھا کہ شاید امت کے احوال، فرضے آپکوہتلاتے ہوئے اور بغیر فرشتوں کے آپ کو احوال امت پر اطلاع نہیں ہوتی ہوگی - توشاہ صاحب رحمہ اللہ تعاں نے ازالہ فرمادیا کہ بیہ اطلاع نور نبوت کے ذریعے ہے ہے تو اگرچہ فرشتے بھی اعمال پیش کرتے ہیں - لیکن آپ سرور دوعالم علیہ اس اطلاع کے محتاج نہیں ہیں، بلحہ بغیر واسطہ فرشتوں کے نور نبوت ہے بھی مطلع ہیں -

یمال ایک خاص نکتہ بھی جا ناضروری ہے کہ ایک جا ننا ہو تاہے جو کہ علم کا ترجمہ ہے اور ایک پہچا ننا ہو تاہے جو کہ معرفت کا ترجمہ ہے۔ تو اس عبارت میں قبلہ فاضل بریلوی قد س سر م العزیزاس کار جمد یول بیان فرماتے ہیں:

(اور کیسی ہوگی جب ہم ہر امت سے آیک گواہ لا کیں اور اے

محبوب تمہیں ان سب پر گواہ اور نگسبان ہنا کر الا کیں)

اس ترجمہ میں بھی فاضل ہریلوی قدس سرہ العزیز نے دونوں جگہ پر شہید کا
معندگا کا کہ میں میں بھی فاضل ہریلوی قدس سرہ العزیز نے دونوں جگہ پر شہید کا

ات تيسري آيت کارجمه ملاحظه هو-

قولهٔ تعالیٰ (یاایهاالنبی إنا أرسلنك شاهدا-الآیة) فاضل بریلوی رحمه الله تعالیٰ اس آیت كاتر جمه یول فرماتے میں: (اے غیب کی خبریں بتانے والے (نبی) بے شک ہم نے تنہیں بھیجاحاضر وناظر) اس ترجمه میں شاہد كامعنی حاضر وناظر كیا گیاہے جیساكہ مفر دات راغب کے حوالہ سے بدہ پہلے ذکر كر چكاہے ، دوبارہ مفر دات كی عبارت ما حظہ ہو۔

(الشهود والشهادة الحضور مع المشاهدة)

یعنی شاہد، شہود سے مشتق ہیا شہاد ق سے اور ہر ایک کا معنی ہے حضور اور مشاہدہ حضور کے معنی کے لحاظ سے شاہد کا معنی ماضر ہو گیا، مشاہدہ کے معنی کے لحاظ سے شاہد کا معنی ناظر ہو گیا۔

یاں تک بندہ نے افت اور صرف و نحواور محققین متر جمین کی عبارت سے بید ثابت کیا ہے کہ شہید اور شاہد کا معنی قرآن پاک میں حاضر اور ناظر ہے -اب اس پر اور وال کل ما دظہ فرما کیں -

صاحب روح المعالى نه نه كوره بالا تيمرى آيت كى تفير على فرمايا:

(على من بُعِث اليهم تراقب أحوالهم و تشاهد أعمالهم و تتحمل عنهم الشهادة بما صدر عنهم من التصديق والتكذّيب وسائر ما هم عليه من الهدى والصلال وتؤديها يوم القيامة أداء مقبولاً في مالهم وما عليهم)

ذلا على على على المراكة على من آيت نكره على مراكة من (شايدا) كاذكر عاوران

الهدى والضلال وتؤديها يوم القيامة اداء مقبولا في مالهم وما عليهم)

خلاصه عبارت كايب كرآيت بذكوره مين صرف (شابدا)كاذكر باوران
لوگول كاذكر نبين بح جن كرمتعلق گوابى دين براس لئے صاحب روح المعانی نے

معزت شاہ صاحب رجمہ اللہ تعالی نے جوآیت نہ کورہ بالا کا ترجمہ فرمایا اور اس کی تشریح کی اسکے بیان میں طوالت ہوگئے ہے ،بدہ ہاس طوالت پر معذرت خواہ ہا بات اس پر چلی ہوئی تھی کہ قرآن پاک میں آنخضرت علیقہ کو شہید اور شاہد فرمایا گیا ہے تواس کا ترجمہ محققین متر جمین نے کیا کیا ہے؟ توشاہ صاحب رحمہ اللہ تعالی نے اس کا ترجمہ گواہ کیا ہے

یمال پر بیہ جا نناضروری ہے کہ اس ترجمہ سے حاضر وناظر کی نفی نہیں ہوتی کیونکہ گواہ کے لئے حضور اور مشاہدہ ضروری ہے۔

اب دوسر اترجمه ملاحظه ہو اعلیٰ حضرت فاضل پریلوی رحمہ اللہ تعالیٰ آیت مذکورہ بالاکاتر جمہ اس طرح فرماتے ہیں۔

(اوربیرسول تمهارے نگسبان و گواه)

یمال بھی شہید کا معنی گواہ کیا گیا ہے -اس ترجمہ میں فاصل بریلوی نے کئی اور علمی اشارے بھی کئے ہیں-

اوّل بہال اشکال ہوتا ہے کہ (علیم) یہ جار مجر در شھیدا کے متعلق ہے اور شھادہ کا صلہ علی ہو تو ضرر کا معنی دیتا ہے تو فاضل ہریلوی قدس سرتہ العزیز نے ترجمہ میں اشارہ فرمایا کہ لفظ (علیم) شہید کا صلہ نہیں ہے بلعہ رقیب کا صلہ ہے جس کا معنی نگرمان ہے اور یہال شہیدر قیب کے معنی کو مقیمن ہے۔

دوم فاضل بریلوی قدس سرہ العزیز نے ترجمہ میں (بیدرسول) فرما کر اشارہ کر دیا ہے کہ الرسول سے معین رسول مراد ہیں جو کہ محمد مصطفے علیہ ہیں، فاضل بریلوی قدس سرہ العزیز کے ترجمہ کی بید خصوصیت ہے کہ نفس ترجمہ میں ان اشکالات کور فع فرماد ہے ہیں جن کو مفسرین نے طویل عبارات میں حل کیا ہے۔

اب ر کآیت کارجمه ماحظه جو:

قولهُ تعالىٰ ( فكيف إذا جننا من كل أمّة بشهيد وجننا بك على هؤلاء شهيدًا ) میں زہب نقل کیا ہے-عبارت ملاحظہ ہو:

(واشار بعض السّادة الصوفية إلى أن الله تعالى قد اطلعه على على المعمال العباد فنطر إليها ولذلك اطلق عليه عليه الصلوة والسلام شاهد المان سادات صوفيه كايه مذهب عكه الله تعالى ن تخضرت عليه كو تمام بعول كم تمام اعمال رمطح فرماديا مهاورات نيان سب كى طرف نظر فرمانى اورو يمام الكال و قرآن ياك من آب رشام كالطلاق كيا كيا مها -

اب اس عبارت کے بھی چند فوائد ملاحظہ ہوں-

اؤل-مفسرنے اپنی تغییر میں (اعمال العباد) کاذکر فرمایا ہے جس کامعنی تمام بعدوں کے تمام اعمال ہیں - خواہ مؤمن ہوں خواہ کافر، تو معلوم ہواکہ آپ کو مومنوں اور کافروں سب کے احوال واعمال پراطلاع ہے -

دوم - صوفیہ نے شاہدی ہے وجہ ذکری ہے کہ آپ ان اعمال کی طرف ناظر بیں ، تو معلوم ہواصوفیہ کے نزدیک اس آیت میں شاہد کا معنی ناظر ہے اور علامہ رحمہ اللہ تعالیٰ نے جو صوفیہ کا ند ب نقل کیا ہے وہ بالکل مفسر کی اپنی تفییر کے مطابق ہے جس کاذکر ابھی کیا جا چکا ہے نیزیہ ساری تقریر اس تفیر کے بالکل مطابق ہے جو تغییر عزیزی ہے ہدہ ابتداء میں نقل کر چکا ہے -

صاحب روح المعانى نے اپی سابقہ عبارت میں جن بعض صوفیہ کاذکر کیا ہے مفسر ان میں ہے ایک مثال پیش کرتا ہے - عبارت ما حظہ ہو-

(قال مولانا جلال الدين الرومي قدس سره العزيز في مثنويه) ور نظريووش مقامات العباد، زير سبب نامش خداشا مدنها

یعنی موال ناروی رحمہ اللہ تعالیٰ ئے اپنی مثنوی میں فرمایا کہ چونکہ تمام بعدول کے تمام ور جات آپ کی نظر میں ہیں، یمی وجہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کا نام قرآن پاک میں شاہد فرمایا -اس شعر میں لفظ (مقامات العباد) اس پر وال ہے کہ مؤمن کا فرکی کوئی شخصیص نہیں اور احوال واعمال کی بھی کوئی شخصیص نہیں، سب کے احوال واعمال آپ کی نظر میں ہیں، نیز اس شعر میں بھی شاہد نام کی ہے وجہ بیان کی گئی ہے کہ مقامات العباد فرمایاکہ آپ گواہی ان لوگوں پردیں گے جن کی طرف آپ معوث کئے گئے ہیں اور ان کے اصوال کی حفاظت اور اعمال کا مشاہدہ فرماتے ہیں اور جو ان لوگوں سے تصدیق یا محکذیب صادر ہوئی اُس کی شھادت کے حامل ہیں اور ای طرح امت کی ہدایت اور صفالت پر بھی قیامت کے دن شھادت دیں گے اور وہ شھادت مقبول ہوگی خواہ امت کے نفع کے لئے ہویا نقصان کے لئے۔

اب علامہ الوی کی عبارت کے چند نکات ملاحظہ فرہائیں۔ اول-عبارت میں احوال واعمال دونوں کاذکرہے احوال کا تعلق دل ہے ہو اور اعمال کا جوارح یعنی ہاتھ پاؤل ہے ، تو معلوم ہوا کہ امت کے دل کے احوال اور اعضاء کے اعمال سب برآپ کواطلاع ہے۔

دوم - علامہ الوی نے (تشاہد اعمالهم) فرماکر تصر تے کروی کہ آپ اس لئے شاھد ہیں کہ امت کے اعمال کا مشاہدہ فرماتے ہیں - یمال علامہ نے شاہد بمعنی ناظر کی طرف اشارہ کردیا ہے -

سوم - نبی علیہ الصلاۃ والسلام کی امت دو قتم ہے - ایک امت و عوت لیعنی
جن کی طرف نبی مبعوث کیاجاتا ہے ، خواہ وہ ایمان الا ئیں یانہ لا کیں - ووم امت اجابت
لیعنی وہ لوگ جو نبی علیہ الصلوۃ والسلام پر ایمان لائے ، تو عبارت مذکورہ بالا میں علامہ
رحمہ اللہ تعالیٰ نے تصر سے کردی کہ جس امت کے احوال واعمال کا مشاہدہ فرماتے ہیں
اور جن کے احوال واعمال پر گواہی ویں گے وہ امت و عوت ہے نہ کہ صرف امت اجابت
اور اس کی ولیل ہے ہے کہ علامہ نے اس امت کو ان الفاظ سے تعمیر کیا ہے - (علی من
اور اس کی ولیل ہے ہے کہ علامہ نے اس امت کو ان الفاظ سے تعمیر کیا ہے - (علی من
بعث الیہم) یعنی اس امت سے مراووہ ہیں جن کی طرف آپ مبعوث کئے گئے ہیں اور
اس کو امت دعوت کہتے ہیں ، نیز علامہ نہ کور نے احوال اور اعمال کی تغیر تصدیق اور
عکر نیب اور ھُدی اور ضلالۃ سے کی ہے تو اس سے بھی معلوم ہو گیا کہ مؤمنوں اور
کافروں سب کے احوال واعمال کا مشاہدہ کرتے ہیں اور اس پر قیامت کے ون گواہی
کافروں سب کے احوال واعمال کا مشاہدہ کرتے ہیں اور اس پر قیامت کے ون گواہی

اس تفير كا خريس صاحب روح المعانى نے سادات صوفيد كاس بارے

(بعدول کے مقامات) آپ کی نظر میں ہیں تو معلوم ہواکہ علامہ روی کے زود یک بھی شاہد کا معنی ناظر ہے-

نیز اس شعر میں ایک اور خاص نکتہ کی طرف اشارہ ہے، وہ یہ کہ لفظ (بود)
ماضی کا صیغہ ہے - جس کا مطلب یہ ہوا کہ ماضی میں مقامات العباد آپ کی نظر میں تھے،
یعنی جبکہ عباد اور ان کے اعمال وجود میں بھی نہیں آئے تھے، اس وقت بھی آپ کی نظر ہے
پوشیدہ نہیں تھے، یعنی جب، یدہ کوئی عمل کرتا ہے تو صرف ای وقت آنخضرت علیہ کو
اس کا علم نہیں ہوتا، بلحہ عمل کرنے ہے پہلے بھی مقامات العباد آپ کی نظر میں ہیں۔

ان سب عبارات بیده کامطلب بید به که آنخضرت می کو حاضروناظر کمناجائز به به جیساکد اهل سنت کاعقیده ب-اس پر مزید دلائل ملاحظه بول-

شفاء قاضی عیاض اور اس کی شرح ملاعلی قاری میں ہے۔

(وقال عمرو بن دينار) هو ابو محمد مولى قيس، مكى امام يروى عن ابن عباس وابن عمرو جابرو عنه شعبة و سفيانان و حماد ان وهو عالم حجة أحرج له الائمة الستة (في قوله) اى الله سبحانه (فاذا دخلتم بيوتا) بضم الباء وكسرها (فسلموا على انفسكم) اى على أهليكم (تحية من عندالله مباركة طيبة )(قال) اى ابن دينار وهو من كبار التابعين المكيين وفقها ئهم (إن لم يكن في البيت أحد فقل السلام على النبي ورحمة الله وبركاته )اى لان روحه عليه السلام حاضر في بيوت أهل الاسلام)

اس عرفی عبارت کا خلاصہ بیہ ہے کہ حضرت عمرون ویتار جو کہ تابعی اور ابن عباس اور ابن عمر اور جار رضی اللہ تعالی عنم کے شاگر دبیں اور برد ہے بوت ایک صحاح سق کے مصنفین ان سے روایت کرتے ہیں اور محتہ شریف کے تابعین اور فقهاء سے در جہ کے لحاظ سے بوٹ میں سند کے کاظ سے بوٹ علی أنفسكم ) کی تغییر میں فرماتے ہیں کہ مطلب بیہ ہے کہ جب تم اپنے گھروں میں جاؤ توا پے اہل و عیال کو سلام کرواور اگر گھر میں کوئی نہ ہو تو بیہ کہو کہ السلام علی النی ورجمہ اللہ وہر کا بد۔

علامہ علی قاری اس سلام کی وجہ بیہ بیان فرماتے ہیں کہ نبی علیہ العسلوۃ والسلام کی روح تمام مسلمانوں کے گھروں میں حاضر ہوتی ہے، لہذا بیہ سلام اس روح پہے۔ اس عبارت میں علامہ علی قاری نے آنخضرت علیہ پر لفظ (حاضر) کا اطلاق کیا ہے۔ جیسا کہ احمل سنت کا عقیدہ ہے کہ آپ حاضر ہیں۔

اس عبارت ہے ہدہ صرف میہ ثابت کرنا چاہتا ہے کہ علائے محد ثین نے

آپ کو خاضر کہا ہے اور حاضر کاآپ پراطلاق کیا ہے ، جو کہ شاہد اور شہید کا معنی ہے۔
جس کی شخصیق گزر مگئ ہے -

اگرچہ اس عبارت ہے جوہدہ کا مقصد ہے وہ تو پور اہو گیا، کین بعض منکرین خلط مجٹ کے لئے اس عبارت کے متعلق سے کہتے ہیں کہ عبارت میں تو ہوت احمل اسلام کی تخصیص ہے بھر ہر جگہ حاضر ہوناکیا ثابت ہے؟ جیساکہ اہل سنت کہتے ہیں تو اس سوال کے چند جواب ملاحظہ ہوں:

جواب اوّل: اس عبارت میں ہوت الل اسلام کی قید اتفاقی ہے احر ازی نہیں۔
کیو مکد آیت شریف میں ہوت کا ذکر ہے اور و خلتم میں مخاطبین مسلمان ہیں اور چو مکد
تغییر آیت نہ کورہ کی ہورہی ہے اس وجہ سے ہوت الل اسلام کا ذکر کیا گیا ہے۔
جواب دوم: اللہ تعالی نے جوآپ کو قرآن یاک میں شاہد اور شھید فرمایا اور جس
کا معنی ہدہ حاضر اور ناظر ثابت کر چکا ہے، اس میں کسی زبان اور مکان کی شخصیص نہیں
ہے، تو کسی مصنف کی عبارت میں شخصیص قرآن یاک کے عموم کوباطل نہیں کر سکتی،
لید الدوت اہل اسلام کی شخصیص اتفاقی ہی ہوگی۔

جواب سوم: شیخ محقق عبرالحق محدث دالوى قدس سره العزيز التحيات كاس جمله (البسلام عليك أيها النبى ورحمة الله وبركاته) كى تشر ت يم فرمات ين:

را بعضر ازعرفاء گفته اند که این خطاب جهت سریان حقیقت مجمریه است در 
قرائرِ موجودات و افراد ممکنات پس آنخضرت علیه ور ذات مصلیال موجود و حاضر
است پس مصلی باید که ازین معنی آگاه باشد وازین شھود غافل نبود، تابانوار قرب واسر ار 
معرفت متنورو فائز گردو)

اس عبارت میں شیخ محقق نے عرفاء کا یہ فد بہ نقل فرمایا کہ تمام موجودات و ممکنات میں حقیقت محمد یہ کا سریان ہے اور وہ سب میں موجود اور حاضر ہے ، تو نماز پڑھنے والے کواس حضور سے غافل نہیں ہوناچا ہے ، بلکہ اس کا تصور کرناچا ہے ، تاکہ اس قرب اور معرفت سے وہ متنور اور بھر ہور ہوجائے ، شیخ کی اس عبارت سے می امور عامت ہوئے ۔ اوّل : آپ پر حاضر کا اطلاق جائز ہے - دوم : آپ تمام موجودات و ممکنات میں موجود و حاضر ہیں، تو نابت ہوا کہ علی قاری کی عبارت میں ہوت اہل الاسلام کی قید اتفاق ہے - سوم : جو شخص اس شہود کا مشر ہے اس کو انوار قرب اور معرفت سے کوئی جسہ نہیں ہے - ،

یمال تک اس بات کا ذکر کیا گیا ہے کہ آنخضرت علی حاضر ہیں اور قرآن پاک اور علمائے امت نے آپ کو حاضر کما ہے، اب آپ کے ناظر ہونے پر مزید ولائل ملاحظہ ہوں۔

مواہب لدنیہ میں ہے:

(أخرج الطبراني عن ابن عمر رضى الله تعالى عنهما قال قال رسول الله عَلَيْ الله عَلْ الله عَلَيْ الله عَ

خلاصہ ترجمہ حدیث شریف کا ہے ہے کہ آنخضرت میں فی کہ اللہ تھا کے اللہ تعالیٰ نے دنیا کو میرے سامنے رکھ دیا ہے اور میں اس کی طرف اور جو پچھ اس میں ہونے والا ہے د کھے رہا ہوں -

اب اس حدیث کے فوائد ملاحظہ ہوں - اوّل - تمام دنیااور جو کچھ اس میں ہونے والا ہے قیامت تک آخضرت علیا ہے اس کو اس طرح دیکھ رہے ہیں جیسے کوئی اور می ہفتی اور اس پر ہر چیز کو دیکھ ہے - تو گاری اپنی ہفتی اور اس پر ہر چیز کو دیکھ ہے - تو یمال سے آپ کا ناظر ہو نا ثابت ہو گیا - دوم - علم بلاغت کا قاعدہ ہے کہ مقام جملہ فعلیہ کا ہواور وہاں جملہ اسمیہ لیا جائے تو یہ دوام کا فائدہ دیتا ہے - اب آگر جملہ اسمیہ کی خبر اسم ہو تو دوام ثبات مراد لیا جاتا ہے اور آگر جملہ اسمیہ میں جو خبر ہے وہ فعل مضارع ہو تو

دوام تجدد مراد ہوتا ہے، دوام کی ان دونوں قسموں میں فرق بعد میں آئے گا، اس جگہ حدیث میں بھی مقام جملہ فعلیہ کا تفالیکن جملہ اسمیہ لایا گیا ہے۔ جس کی خبر فعل مضارع ہے تفصیل اس کی ہے کہ اق ل حدیث میں فرمایا گیا (قلدر فع لمی المدنید) یہ جملہ فعلیہ ہے اس کا تفقاضا یہ تفاکہ بعد میں یہ فرمایا جاتا (فنظر ت إلیها) لیکن اس کی جگہ فرمایا گیا افظر الیها) یہ جملہ اسمیہ ہے جس کی خبر فعل مضارع ہے جو کہ دوام تجدد کا فائدہ و بتاہے، تواس ہے آپ کا مقصد ہیہ ہے کہ میں ہمیشہ و نیااور مافیھا کی طرف و کیورہا ہوں، اگر اُس جملہ کی جگہ (فنظر ت الیها) ہوتا تو یہ وہ سکتا تفاکہ آپ نے صرف ایک دفعہ اس کی جگہ (فنظر ت الیها) ہوتا تو ہی وہ مہوسکتا تفاکہ آپ نے صرف ایک دفعہ اس کا ملاحظہ کیا ہے، ہمیشہ نمیں تو جملہ اسمیہ ذکر فرماکر اس وہم کو رفع کر دیا۔ فلکہ وہ موسلکہ مولاناروم کے شعر کی تشر سے میں گذر چکا ہے شعر دوبارہ ملاحظہ ہو۔ جس جیسا کہ مولاناروم کے شعر کی تشر سے میں گذر چکا ہے شعر دوبارہ ملاحظہ ہو۔ ور نظر بودش مقامات العباد – زیں سبب نا مش خداشا بدنماد

اب ذرادوام ثبات اور دوام تجدد مين فرق ملاحظه كرين-

دوام ثبات اس کو کما جاتا ہے کہ کسی شے کا اس طرح دوام ہو کہ وہاں اقتطاع بالفعل بالفعل بالفعل تو نہیں ہے بالفعل بالفعل نہ ہو۔اس کی پھر دو قتم ہیں۔ایک قتم ہیہ ہے کہ انقطاع بالفعل تو نہیں ہے لیکن عقلا انقطاع ممکن ہے ، جیسے آسانوں کی حرکت فلاسفہ کے نزدیک دائم اور ثبات ہے بالفعل انقطاع نہیں ہے، لیکن عقلا انقطاع ممکن ہے ، یعنی اگر آسان حرکت نہ کرے تو اس میں کوئی عقلی استحالہ نہیں ہے۔ دوسری قتم دوام ثبات کی ہے ہے کہ بالفعل انقطاع نشطاع ممکن ہے ،اس کے باوجود افقطاع عقلا محال ہے ، جیسے اللہ تعالی کا وجود اور اس کی صفات کہ ان کا اللہ تعالی ہے نہ تو انقطاع بالفعل ہے اور نہ ہی انقطاع ممکن ہے ،بلسے انقطاع محال ہے ساتھ مختص ہے ،کسی ممکن میں نہیں پائی جاتی خواہ میں ممکن نبی مہیں پائی جاتی خواہ وہ ممکن نبی ہویاولی افر شتہ و غیرہ۔

یال تک دوام ثبات اور اس کی دوقعمول کاذکر آگیا ہے۔اب دوام تجدو کا

دوام تجدویہ ہے کہ کی چیز کادوام تو ہو، لیکن یہ دوام وقفہ و قفہ سے ہواور

14

فائدہ چہارم: سرکار بدینہ علی نے اس حدیث شریف میں فرمایا (کاندما انظر إلی کفی هذه) اس سے معلوم ہوا کہ تمام کا نئات قیامت تک آنخضرت علی انظر إلی کفی هذه) اس سے معلوم ہوا کہ تمام کا نئات قیامت تک آنخضرت علی ہوں جس ذات کے سامنے ساری کے سامنے اس طرح ہو، اس کونہ تو کسی طرف آنے جانے کی ضرورت ہے اورنہ متعدد ہونا چلی کی ضرورت ہے اورنہ متعدد ہونے کی ضرورت ہے، بلحہ وہ ایک جگہ ہی تشریف فرما ہو کر سارے عالم کا مشاہدہ فرما ہو کر سارے عالم کا مشاہدہ فرما تی شریف فرما ہو کہ آپ اپنے مقام اعلی اور ارفع میں تشریف فرما ہیں اور تمام عالم ہشیلی کی طرح آپ کے سامنے حاضر ہے۔

دوسری خرابی ہے ہوگی کہ ایک عورت کے بہت سے خاد ند ہوگئے۔
تیسری خرابی ہے ہوگی کہ بخر جزئی لازم آئے گاجو کہ عقلا محال ہے۔
چو بھی خرابی ہے ہوگی کہ منکرین حاضر ناظر ہے گتاخی کرتے ہیں کہ جبآپ
ہر جگہ حاضر ناظر ہیں تو جس جگہ ہم کھڑ ہے ہیں ہے بھی توایک جگہ ہے اور یہال بھی آپ
عاضر ہول کے ، حالا نکہ ایسا نہیں ہے ، کیونکہ اس جگہ پر تو ہمارے قدم ہیں ، نیزبیت
الخلاء بھی تو ایک جگہ ہے یہاں بھی آپ حاضر ہول گے ؟ نعو ذ بالله من ھذہ
الخرافات تو ہدہ نے جو حاضر و ناظر کی حدیث شریف کے مطابق تحقیق کی ہے ، اس سے
الن خرافات کا قلع قع ہو جاتا ہے ، دیوبدی کمتب قکر کے عالم مولوی اشرف علی تھانوی
صاحب نے اپنے ایک رسالہ میں مجلس میلاد سرکارِ دوعالم علیہ ہے کہ طبوہ افروز ہوئے
پرایک منطقی اعتراض کیا ہے اس کا جواب بھی نہ کورہ بالا حدیث شریف سے واضح ہوگیا
مولوی اشرف علی تھانوی صاحب کا سوال ہے ہے کہ اہل سنت کا جو یہ عقید ،

در میان میں پچھ دیر کے لئے انقطاع بھی ہو تارہے، یہ دوام انبیاء علیم الصلوٰۃ والسلام کے ساتھ مختص ہے اور اللہ تعالیٰ میں ہر گر نہیں پایا جاتا، بلحہ اللہ تعالیٰ میں یہ دوام تجدد کا کہ مثال ملاحظہ ہو، مثلاً ہمارے محاورہ میں کما جاتا ہے کہ فلاں آد تی ہمیشہ گذم کی رو ٹی اور گوشت کھاتا ہے، تواس کا یہ مطلب ہر گر نہیں ہو تا کہ وہ ہر وقت کھاتا ہی بلحہ یہ مطلب ہو تا ہے کہ ایک وقت میں کھاتا ہے پھر کھانا منقطع کر دیتا ہے پھر دوسرے وقت میں رو ٹی اور گوشت کھاتا ہے، توا تخضرت علیات نے جو حدیث نہ کوربالا میں یہ فر ملیا( فانا انظر إليها وإلى ماھو کائن فيها إلى يوم القيامة الحدیث) تواس حدیث شریف میں ای دوام تجدد کی طرف اشارہ فر ملیا ہے اور حقیقت بھی ای طرف مشارہ فر ملیا ہے اور حقیقت بھی ای طرف مشارہ فر ملیا ہے اور ہوتے ہیں تو کسی چیز کی طرف النفات نہیں ہوتا، حتی کہ اپنے بدن شریف کی طرف بھی توجہ نہیں ہوتی ہیں اس مشہور حدیث شریف کا مطلب ہے جس کے الفاظ یہ ہیں: بھی توجہ نہیں ہوتی ہیں اس مشہور حدیث شریف کا مطلب ہے جس کے الفاظ یہ ہیں:

قال عليه الصلوة والسلام)

یماں ایک اور نکتہ بھی ما حظہ ہو: میرے حضرت جناب سیدی مولائی حضرت اعلیٰ پیر سید مبر علی شاہ گولڑوی قدس سرہ العزیز نے اپنی بعض تصنیفات میں فرمایا ہے کہ دوام ثبات اللہ تعالیٰ کا خاصہ ہے ،اس دوام ثبات ہے وہی مراد ہے جس کا انقطاع محال ہے۔ بعضہ دواق الی کا خاصہ کے ،اس دوام ثبات ہے وہی مراد ہے جس کا انقطاع محال ہے۔

بعض ناواتف لوگوں کو اس عبارت سے دھوکہ ہوتا ہے کہ جب دوام ثبات
اللہ تعالیٰ جل شانہ کا خاصہ ہے، تو نبی علیہ السلام میں کیبادوام پایا جاسکتا ہے ؟اس کا
جواب واضح ہے کہ نبی علیہ السلام کے علم میں دوام تجد دہ اور اللہ تعالیٰ کی صفات میں
دوام ثبات ہے جس کا انقطاع اور انفکاک محال ہے -ہدہ نے یہ نکتہ اس لئے ذکر کیا ہے
کہ ایک مولوی صاحب نے حضر ت اعلیٰ رحمہ اللہ تعالیٰ کی اس عبارت پر اعتراض کیا تھا
اور ہدہ نے اسکا ہی جواب دیا -ہدہ حدیث شریف طبر انی کے (جس کاذکر او پر آچکا ہے)
فواکد بیان کر دہا تھا اس ضمن میں فاکدہ سوم میں ذر اطوالت ہوگئ ہے -

lick

ے کہ آنخضرت علی میلاد میں تشریف فرما ہوتے ہیں تو آیا ہر مجلس میں تشریف فرماہوتے ہیں یابعض میں ؟ پہلی صورت میں پیٹر جزئی لازم آئے گااور دوسر ی صورت ميں ترجي بلامر جحاور دونوں باطل ہيں-

اس کاجواب یہ ہے کہ آپ سب مجالس میں تشریف فرما ہوتے ہیں اور سخر جزئی ازم نہیں آتا کیونکہ تمام مجالس میلاد آپ کے سامنے بھیلی کی طرح حاضر ہیں لہذا تعدد کی ضرورت نہیں ہے - مولوی اشرف علی تھانوی صاحب پر لازم تھاکہ پہلے اہل سنت کا عقیدہ معلوم کرتے اور اس کے بعد اس پر اعتراض کرتے جیبا کہ مناظرہ کا

جلس میلاد میں جولوگ حاضر ہوتے ہیں دہ ایک دوسرے کود مکھ رہے ہیں، لیکن آنخفرت علی جو ب کود کھرے میں تووہ زیادہ قریب ہیں، به نسبت حاضرین کے جواید دوسرے کو دیکھ رہے ہیں، کیونکہ آپ کا ملاحظہ فرمانا ای طرح ہے جیسا ہتھیلی کی طرف دیکھناہو، توہربندے کی ہتھیلی دوسرے بندے کے لحاظ سے زیادہ قریب ہے ، تو جس ذات کا دیکھناحاضرین مجلس سے زیادہ قریب ہواس کو متعدد ہونے کی کیا

یمال بندہ نے حاضروناظر کی ذرا تفصیل میان کردی ہے تاکہ اہل سنت کو تھیج عقید د معوم ہو ، یہاں ضمناً ایک اور فائدہ بھی ملاحظہ ہو کہ ایک پیخر جزئی نے میں عقلا محال ہے اور دوسر الممثل جزئی ہے اور مہ جائزہے ، شمثل جزئی کا میر مطلب ہے کہ جزئی حقیق صرف ایک ہاوراسکی مثالیں متعدد ہیں جو کہ اس کے مغارّ ہیں چو نکہ ان ك در ميان نهايت درجه كي مشابهت ب،اس كئ ديكهن والاجرابك مثال كويه سجهتا ے کہ وہی برز لی حقیق ہے ، یہ چیز بندہ نے اس لئے ذکر کی ہے کہ بعض اولیائے کرام کے متعلق کتاوں میں آیا ہے وہ ایک وقت میں متعدد جگہ پر دیکھے گئے ، چنانچہ شخ محی الدين ان عربي رحمه الله تعالى كے متعلق كتب فقه ميں ہے كه انهول نے فج كازاد سفر کسی متنان کو عطاکر دیااور خود حج پر نہیں گئے تھے، کیکن لوگوں نے مکه مکر مه میں ان کو حج میں شام ریکھا تو یہ ممثل جزئی ہے، بینی حضرت شیخ تو گھر میں ہی تشریف فرما تھے اور سامان

عجير نهيل مح ، ليكن فرشة فان كى شكل ميل حج اداكيا-

فاكده پيجم: قرآن كريم مين عقوله تعالى (ملك الموت الذي وكل بكم ) يعنى ايك فرشته ملك الموت بجوارواح كے قبض كرنے كے ليے الله تعالى نے مقرر فرمایا ہے-اس آیت کی تغییر میں مغسرین نے لکھا ہے کہ ساری زمین ملک الموت كے سائے اس طرح ہے ايك آذى كے سائے تھالى يوى ہو، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ملک الموت جوایک وقت میں کئی ارواح مختلف جگہوں سے قبض کرتا ہے تواس کو بھی متعدد ہونے کی ضرورت نہیں ہے، بلحہ ایک جگہ بیٹھ سب جگہ سے ارواح کو قبض كرليتا ، غور فرمائيس كه آمخضرت عليك كاعلمي رتبه ملك الموت ناده م اسی لئے عدیث شریف میں فرق کی طرف بھی اشارہ کیا گیا ہے اور وہ سے کہ تمام کا کنات قیامت تک آپ کے سامنے مسلی کی طرح ہے اور ساری زمین ملک الموت کے سامنے تفالی کی طرح ہے اور تھالی کی سطح ہتھیلی کی سطح سے فراخ ہوتی ہے، تو ساری زمین ملک الموت کے سامنے ذراوسیج معلوم ہوتی ہے اور تمام کا کنات کی وسعت نبی اکرم علیہ

- そくといといと

قبل ازیں ابتد اء میں شاہد اور شہید کی تحقیق میں گزرچکا ہے کہ تمام است کے احوال اوراعمال كالم تخضرت عليه مشامده فرمات بي اور ان احوال واعمال برآب كواطلاع ہے اور صرف آپ احوال واعمال پر ہی مطلع نہیں ہیں، بلعد عاملین تعنی عمل کرنے والوں کو بھی جانتے ہیں جب ہی تو قیامت میں گواہی ویں گے، کیونکہ اگر شاہد، عامل کو نہیں جانا تواس پر کیے گواہی دے سکتا ہے ؟ اور سے بھی گزر چکا ہے کہ وہ عاملین خواہ آپ کے زمانہ میں تھے یا قیامت تک جوآنے والے ہیں، سب پرآپ کواطلاع ہے اور اس مسئلہ کو علاء كى اصطلاح ميں (عرض اعمال)كامسكه كهاجاتا ہے اور يدمسكه بوامعرية الآراء ہے-بدہ نے اوپر ذکر کیا ہے کہ بیراہل سنت کا فد جب ہے اور جو لوگ اس کے منکر

میں توان کے کئی گروہ ہیں ایک گروہ تووہ ہے جو سرے سے عرض اعمال کا منکر ہے اور دوسر اُردہ کتا ہے کہ جولوگ تخضرت علیہ کے زمانہ میں تھے ان کے احوال واعمال پر توآب کواطلاع ہے، لیکن آپ کے بعد والے زمانہ کے لوگوں کی آپ کواطلاع نہیں ہے

ایک تیر اگروہ ہے جس کایہ خیال ہے کہ ملمانوں کے احوال داعمال پر توآب کواطلاع ہے اور کفار و منافقین کے احوال واعمال پر اطلاع نہیں ہے ،ان لوگوں کو اپنے خیال پر ولائل قائم كرتے ميں شديد وهوكے لگے بين، اگرچه بعض ان ميں سے اچھے خاصے مفسر اور محدث ہیں اس لئے عرض اعمال پریمال ایک اور حدیث شریف پیش کی جاتی ے، اس مدیث شریف ہے آپ کا حاضر ناظر ہونا بھی ثابت ہو جاتا ہے جو کہ مدہ کا اصلی مقصد ہے، یہ مدیث شریف علامہ ابن حجر عسقلانی نے شرح خاری میں آیت مندرجہ ذیل کی تغیر میں اقل کی ہے۔آیت شریفہ یہ ہے (فکیف اذا جننا من کل أمة بشهيد و جننا بك على هؤلاء شهيدا )اس آيت شريف ك تحت علامه الن جر نے سلے ایک حدیث الل فرمائی ہے جس کے راوی محمد بن فضالہ میں اس حدیث شریف سے بیر معلوم ہوتا ہے کہ آنخضرت علیہ ان لوگوں پر قیامت کے دن گواہی ویں گے جوآپ کے زمانہ میں تھے،اس اشکال کور فع کرنے کے لیے علامہ ان جرنے ايك اور حديث نقل فرمائي ع حديث شريف ماحظه مو: (واحوج ابن المبارك في الزهد من طريق سعيد بن المسيب قال ليس من يوم إلايعرض على النبي عليه امته عدوة وعشية فيعرفهم بسيماهم وأعمالهم فلذلك يشهد عليهم) يمال ك حديث شريف كالفاظ ميں-اس كے بعد علامه الن حجرا في طرف نے ذكر فرمات بين - ما خطه بهو: (فقى هذا المرسل ما يرفع الاشكال الذي تضمنهُ حدیث ابن فضالة) یعن محرائن فضاله کی گذشته حدیث ے جو یہ اشکال ہو تا تفاکہ المخضرت علی کے وصال کے بعد قیامت تک جوامت آنے والی ہے،ان پر آپ گواہ ا میں ہو تکے ،اس دوسر ک حدیث ہے جو کہ مرسل ہے دہ اشکال دفع ہو گیا، کیو تکہ اس مدیث کا خلاصہ مطلب یہ ہے کہ ہر صح شام ساری امت آپ پر پیش کی جاتی ہے اور آپ مرایک کواس کی شکل و شاہت اور وضع قطع اور دوسری علامات سے ، نیز ان کے اعمال ے پچانے میں، لہذا قیامت تک جو امت آنے والی ہے سب کے لیے شہید اور

اب اس حدیث شریف کے چند فوا کد ملاحظہ ہوں۔

عاضراور ناظر پراور بھی دلائل ہیں جو کہ مواهب لدنیہ اور دیگر کتب سیرت میں مذکور ہیں، لیکن طوالت کے خوف سے بندہ ای پراکتفاکر تا ہے۔اس کے بعد بندہ منکرین کے چندا شکالات نقل کر تا ہے ،جو کہ آپ کے حاضر ناظر ہونے کے خلاف کیے جاتے ہیں۔

ا شکال اوّل: منکرین پیہ کتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ جل شانہ بھی حاضر ناظر ہے اگر آپ بھی حاضر ناظر ہوں تو شرک لازم آئے گا، تواس کے کئی جواب ہیں لیکن ان جوابات میں پوراغور کر ناپڑے گا تب سمجھ آئیں گے ، کیونکہ اس میں علم لغت اور علم کلام کابہت و خل ۔۔۔

جواب اوّل: الله تعالی جل شانه کے اساء تو قینی اور شرع شریف پر موقوف بیں - یشی الله تعالی پر اسی اسم کا اطلاق کر کتے ہیں جو قرآن اور حدیث میں آیا ہے اور جو اسم قرآن و حدیث میں نہیں آیا اس اسم کا طلاق الله تعالیٰ پر جائز نہیں ہے - الله تعالیٰ کے جواسیء قرآن و حدیث میں بین ان میں کہیں حاضر ناظر نہیں ہے تو اس صورت میں شرکہ سے ایز م آئے گا؟

اس منله پر تب کام ہے دلیل ماحظہ ہو- فاصل لا ہوری مولانا عبدالحکیم

الله الموقد الله الموضوعة في جواز إطلاق أسماء ألاعلام الموضوعة في (اعلم أنه لا كلام في جواز إطلاق أسماء ألاعلام الموضوعة في اللغات له بل إنما النزاع في الأسماء المأخوذة من الصفات والافعال فذهب المعتزلة والكرامية إلى أنه إذا دل العقل على اتصافه تعالى بصفة وجودية او سلبية جاز أن يطلق عليه تعالى اسم يدل على اتصافه تعالى بها سواء ورد بذلك إذن الشرع أولاو كذا الحال في الأفعال وقال القاضى أبو بكر منا كل لفظ دل على معنى ثابت فيه جاز إطلاقه عليه بلا توقيف إذالم يكن موهما بما لا يليق بذاته تعالى وقد يقال لابد مع نفى ذلك الايهام من الاشعار بالتعظيم حتى يصح الاطلاق بلا توقف و ذهب الشيخ و متابعوه إلى انه لابد من التوقيف وهو المختار وذلك الاحتياط احترازا عما يوهم باطلا، لعظم الخطر في ذلك فلا يجوز الاكتفاء في عدم إيهام الباطل بمبلغ إدراكنا بل لا بد من الاسناد إلى إذن الشرع كذا في شرح المواقف)

ظلاصہ اس طویل عبارت کا بیہ کہ اللہ تعالیٰ کے ساء دوقتم کے ہیں اوّل علم جو کہ ذات کے لئے موضوع ہے اور بیہ عربی میں صرف لفط اللّه ہے۔ دوم وہ اساء جو صفات اور افعال ہے مشتق ہیں، جیسا کہ علیم و قدیو و سمیع و بصیر و حیی و متکلم و خالق ور ازق و محیی و ممیت و معز و مذل۔ قتم اوّل یعنی عَلَم بی شرع پر موقوف نہیں ہے ہر شخص اپی لغت میں علم وضع کر سکتا ہے، جیسے فاری والے خدا کہتے ہیں اور اگریزی زبان میں گاڈ (God) اور جو دوسر ہے قتم کے اساء صفات ہیں ان میں شخ او الحن اشعری جو کہ علم کلام میں اہل سنت کے امام ہیں ان کا مذہب یہ ہے کہ یہ اساء توقیق ہیں، یعنی ساع شرع پر موقوف ہیں، جن اساء صفات کا فر قرآن و حدیث میں ہے صرف ان ہی کا اطلاق اللہ تعالیٰ پر جائزہے، ہم اپی طرف ذکر قرآن و حدیث میں ہے صرف ان ہی کا اطلاق اللہ تعالیٰ پر جائزہے، ہم اپی طرف ہے اپنے علم کے مطابق ہے دیال کریں گے کہ اس اسم میں کمال فضیلت ہے اور کی باطل کا شہر نہیں ہے لیکن ہو سکتا ہے کہ واقع ہیں ہم کو غلطی واقع ہوگئی ہواور اس اسم میں سوء اوئی اور بطلان ہو۔ ہو سکتا ہے کہ واقع ہیں ہم کو غلطی واقع ہوگئی ہواور اس اسم میں سوء اوئی اور بطلان ہو۔

لہذاہراسم کے لئے اذن شرع ضروری ہے، بعض لوگوں کا بیہ خیال ہے کہ جواسم شرع شریف میں وارد ہواہے اس کا متر ادف اور ہم معنی اللہ تعالی پر اطلاق کر سکتے ہیں۔ شخ اشعری رحمہ اللہ تعالی نے اس کو بھی غلط قرار دیاہے کہ ترادف ہمارے علم کے مطابق ہوگا لیمن ہم سجھتے ہیں کہ بیہ دولفظ متر ادف ہیں، ہو سکتا ہے کہ متر ادف نہ ہوں اور جس کو ہم متر ادف سمجھ رہے ہوں اس میں کسی نقص کا وہم ہو اور بیہ مقام ہوا عظیم الشان ہے، کیونکہ کلام اللہ تعالی کے اساء میں ہے جو کہ بہت ہی مسرا، منزہ، مقدس ذات ہے تواس میں احتیاط ہی ہے، لہذ اللہ تعالی کے اساء میں اپنے علم پر بھر وسہ نہیں کرنا جا ہے۔

کتب کلام میں اس کی کئی مثالیں وی گئی ہیں ، مثلاً جواد اور سخی متر ادف ہیں اور عالم اور عارف اور سخی متر ادف ہیں اور عالم اور عامل اور عامل میہ متر ادف ہیں لیکن اللہ تعالیٰ پر ان میں سے صرف جواد اور عالم کا اطلاق جائز ہے جو کہ شرع شریف میں وار دہے تخی اور عارف اور فقیہ اور عامل کا اطلاق نا جائز ہے ، اس پر مزید دلیل ملاحظہ ہو۔

(اذلانسلم أن الاذن بالشيئي إذن بمرادفه ولازمه لاحتمال أن يكون ذلك المرادف واللازم موهمين للنقص ولا يجوز الاكتفاء في عدم إيهام الباطل بمبلغ إدراكنا لا حتمال عدم اطلاعنا على وجه إيهام فالتوقف واجب احتياطاً لعظم الخطر في ذلك كما هو مذهب الشيخ الاشعرى وتابعه)

اس عبارت میں فاصل محثی نے ان لوگوں کارد کیا ہے جو مرادف کے اطلاق
کے قائل ہیں۔ خلاصہ رد کا یہ ہے کہ اگر اللہ تعالی نے ایک شے کا اذن دیا ہے، تواس
سے یہ لازم نہیں آتا کہ اس کے متر ادف اور لازم کا بھی علم ہو، کیو نکہ ترادف اور لازم کا بھی علم ہو، کیو نکہ ترادف اور لازم کا معلی علم یہ کا مدار ہمارے علم پر ہے اور ہو سکتا ہے کہ ہمارے علم میں غلطی واقع ہوئی ہو اور واقع میں لزوم اور ترادف نہ ہو، کیونکہ کلام اللہ تعالی کے اساء مقدسہ میں ہے، لہذا احتیاط واجب اور ضروری ہے، البتہ قاضی او بحربا قلائی جو کہ علماء اہل سنت میں سے ہیں ان کا فراجب یہ ہے کہ اگر ہم سمجھتے ہیں کہ یہ معنی اللہ تعالی میں پایا گیا ہے تواس معنی پر جو لفظ فرجب یہ ہے کہ اگر ہم سمجھتے ہیں کہ یہ معنی اللہ تعالی میں پایا گیا ہے تواس معنی پر جو لفظ

علائے دیوبد کے سر خیل مولوی محدادریس کاند حلوی کی ہے تو معلوم ہوا کہ دیوبدی کتب فکر کے نزدیک بھی اللہ تعالیٰ کونا ظر کہنا منع ہے۔

اب اس محقیق ہے ایک توبہ عامت ہواکہ اللہ تعالیٰ کانام ناظر نہیں ہے اور بیہ مجھی عاشر کا اطلاق اللہ تعالیٰ پر منع ہے کھی عاشر کا اطلاق اللہ تعالیٰ پر منع ہے کیونکہ اس میں شدید نقص ہے۔

(فائدہ مہمۃ) یہال ہے جانا ضروری ہے کہ بعدہ نے جو ذکر کیا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے اساء تو قیقی ہیں، تواس کا مطلب ہے ہے کہ بعید ان اساء کا شرع شریف ہیں وارد ہو نا ضروری ہے ، مثلاً اگر نظر یا ینظر شرع شریف ہیں آجا نے اور اس کا فاعل اللہ تعالیٰ ہو تواس سے ناظر کہنا جائز نہیں ہوگا - جیسا کہ قرآن کریم ہیں ہے (و علم آدم الاسماء کلھا) اب اس میں علم کا فاعل اللہ تعالیٰ ہے کین علامہ بیناوی نے تصر تک کی ہے کہ اللہ تعالیٰ کو معلم نہیں کہ سے ، بیناوی کی عبارت ملاحظہ ہو - (وان التعلیم یصح اسنادہ الی اللہ تعالیٰ وان لم یصح اطلاق المعلم علیہ ) یعنی آگر چہ تعلیم کا اناد اللہ تعالیٰ کی طرف صحیح ہے لیکن اللہ تعالیٰ کو معلم نہیں کہ سے - تواس سے معلوم ہو تا ہے کہ گائے گئے ہوں فعل کے معنی میں کوئی نقصان نہیں ہو تا لیکن جس سے معلوم ہو تا ہے کہ گائے گئے ہیں نقصان آجا تا ہے ۔

بده في الله في اله في الله في الله في اله في الله في

جواب سوم-اگربالغرض والتقدیر حاضرونا ظراللد تعالی کے اساء سے ہو تو پھر جبکہ کئی دوسرے اساء الهید کا اطلاق نبی علیہ السلام پر ہوتا ہے تواگر حاضر ناظر کا اطلاق وال ہواس کا اطلاق اللہ تعالی پر کر کتے ہیں، اگرچہ وہ لفظ شرع شریف میں وار دہ ہو لیکن قاضی او جر کے نزدیک اس لفظ کے اطلاق کے لئے دو شرطیں ہیں۔ لیکن قاضی او جر کے نزدیک اس لفظ کے اطلاق کے لئے دو شرطیں ہیں۔ اقل یہ کہ اس میں کی خرائی کاوہم نہ ہو۔

دوسراید که ده لفط مُشعر بالتعظیم ہو نیعنی اس سے تعظیم ظاہر ہوتی ہو۔
اس ساری تحقیق کے بعد یہ ثابت ہوا کہ حاضر ناظر کااطلاق اللہ تعالیٰ پر جائز منیں ہے، کیونکہ قرآن دحدیث میں کہیں اس لفظ کا طلاق نہیں ہے اور اگر کوئی شخص یہ دعوی کرے کہ یہ ہر دو لفط ان الفاظ کے متر ادف ہیں جو شرع شریف میں دار دہیں تو یہ قول بھی باطل ہے اس کی دلیل گزر چی ہے لہذا شخے اشعری رحمہ اللہ تعالیٰ کے مطابق معاضر ناظر کا اطلاق اللہ تعالیٰ پر نا جائز ٹھمرا - اور قاضی او بحر باقلانی کے ند ہب پر بھی ماظر کا اطلاق منع ہے کیونکہ اس میں نقص کا دہم ہے اور یہ نقص بدہ دوسرے جو اب میں تفصیل سے ذکر کرے گا۔

جواب دوم - یمال بنده ایک لغوی محث پیش کرے گا جس سے ثابت ہو گاکہ ناظر کا اطلاق اللہ تعالی پر منع ہے اور اس میں نقص کا قوی وہم ہے -مقامات کے حاشیہ میں ہے:

(اعلم أن الرؤية إدراك المرئى والنظر هو الاقبال بالبصر نحو المرئى ولذلك قد ينظر ولا يراه ومنه لا يقال لله ناظر)

خلاصہ عبارت کا بیہ ہے کہ ایک رؤیت ہے اور دوسری نظر ہے رویت نظر کو لازم نہیں کیو نکہ رؤیت کا معنی ہماری زبان کیو نکہ رؤیت کا معنی اور دائے المعرفی یعنی کی شے کو دیکھے لیتا اور نظر کا معنی ہماری زبان میں ویکھنا ہے اور ظاہر ہے کہ ویکھنے کو دیکھ لیتا لازم نہیں ہے، ای لئے کما جاتا ہے قد ینظر و لایو اہ یعنی فلال نے دیکھا تو تھالیکن وہ شے نظر نہ آئی، اب آگر ناظر کا اطلاق اللہ تعالی بر کریں گے تو لازم آئے گاکہ اللہ تعالی بھی بھن چیزوں کی طرف دیکھتا ہے، لیکن وہ چیز نظر نہیں آتی اور اس میں شدید تج ہے نعو فد باللہ من ھذہ القبائے ۔ اس لئے محشی کہتا ہے کہ اللہ تعالی کو ناظر نہ کما جائے۔

قار كين ابده في جويه حاشيه مقامات كى عبارت نقل كى بي عبارت

Click

آپ پر ہو جائے تو اس میں کیا حرج ہے؟ مثلاً شاہدو شہید وروف ور حیم ان چاروں کا اطلاق آنحضرت علی ہے جالا تکہ یہ اساء الہیة میں ہے جیں - در اصل منکرین کو اللہ تعالیٰ کی صفات اور ہدے کی صفات میں فرق کا علم نہیں ہے - اللہ تعالیٰ کے اساء کا اطلاق جو ہدے پر ہو جاتا ہے تو یہ صرف لفظی اشتر اک ہے ، ان کے معانی میں زمین آسان سے ذیاوہ فرق ہے شاید منکرین اللہ تعالیٰ کی صفات اپنے جیسی سیجھتے ہیں ، اس کئے آسان کے بیٹ میں شرک کا در دا شھتا ہے ۔

الله تعالى اوربدے كى صفات كے در ميان فرق ملاحظه مو-شرح عقائد ميں ہے:

(لا يشبهه شيءاى لا يماثله - أما إذا أريد بالمماثلة الا تحاد فى الحقيقة فظاهر أما اذا أريد بها كون الشيئن بحيث يسد أحدهما مسد الآخر أى يصلح كل منهما لما يصلح له الآخر فلان شيئا من الموجودات لا يسد مسده فى شيئ من الأوصاف فإن أوصافه من العلم والقدرة وغير ذلك أجل وأعلى ممافى المخلوقات بحيث لا منا سبة بينهما قال فى البداية: إن العلم منا موجود و عرض وعَلَمُ محدث وجائز الوجود ويتجدد فى كل زمان فلوأثبتنا العلم صفة لله لكان موجودا وصفة قديمة و واجب الوجود و دائما من الأزل

المی الأبد فلا یمائل علم المحلق بوجه من الوجوه)

خلاصه اس عبارت کابی ہے کہ اللہ تعالیٰ کی کوئی مثل نہیں ہے، کیونکہ مثل کے دوہی معنی ہیں یا تو مثل اس چیز کو کہا جاتا ہے جواللہ تعالیٰ کے ساتھ حقیقت میں متحد ہواور ظاہر ہے کوئی موجود اللہ تعالیٰ کے ساتھ حقیقت میں متحد نہیں ہے اور مثل کا دوسر المعنی ہے کہ اللہ تعالیٰ کی مثل وہ ہے کہ صفات میں اللہ تعالیٰ کے قائم مقام ہو سکے اور کوئی شے اپنی صفت کے لحاظ ہے اللہ تعالیٰ کی صفت کے قائم مقام نہیں ہو سکتی، مثلاً اللہ تعالیٰ کے علم اور قدرت اور مخلوق کے علم وقدرت میں بہت بوافرق ہے اور آان میں اللہ تعالیٰ کے علم اور قدرت اور مخلوق کے علم وقدرت میں بہت بوافرق ہے اور آان میں

کوئی مناسبت نہیں۔ مثلاً بعدہ کاعلم عرض ہے جو کہ محل کی طرف محتاج ہے اور حادث ہے تینی پہلے معدوم تھا اور بعد میں موجود ہوا اور جائز الوجود ہے ، یعنی اگر بید علم نہ ہو تو کوئی خرانی لازم نہیں آتی اور اللہ تعالی کا علم اس کی الیں صفت ہے کہ قدیم ہے بعنی اس کی اہیر اء نہیں اور واجب الوجود ہے بعنی علم کا جوت اللہ تعالیٰ کے لئے ضروری ہے اور انفکاک محال ہے اور ازل سے لبہ تک دائم ہے ، ابذاکی وجہ سے بھی اللہ تعالیٰ کا علم مخلوق کے علم کی مثل نہیں ہے اور اس طرح اللہ تعالیٰ کی دوسری صفات ہیں۔

اشكال دوم - بده نے جو شاهد اور شهيد كا معنى ذكر كيا ہے اس پر مكرين كا دوم اعتراض ميہ ہے كہ آيت فد كوره بالا (ويكون الرسول عليكم شهيدا ) سے پہلے اللہ تعالى نے فرمايا ہے - (لتكونوا شهداء على الناس) بعنى تم لوگوں پر قيامت ميں گواہى دوگے ، تواگر شاہداور شهيد كا معنى حاضر كيا جائے توسارى امت حاضر ناظر ہو جائے گي حالا نكہ ايبا نہيں ہے اس سوال كے دوجواب ملاحظہ ہوں -

جواب اوّل - نہ کورہ بالا سوال منکرین کا بہت مشھور سوال ہے اور اس سے عوام کو کا فی دھو کہ لگتا ہے۔ اس لئے اس جواب کو ذرا تفصیل ہے بیان کیا جائے گا۔ اور اس پر غور لازی ہے۔ تفصیل آیت کی یہ ہے کہ پہلی امتیں قیامت میں انکار کریں گی کہ ہمارے پاس کو فی رسول ہے نہ ہم کو کوئی تبلیغ نہیں کی اور اگلی امتوں کے رسول یہ فرمائیں گئے کہ ہمان کے پاس گئے اور ان کو تبلیغ کی تھی، تو اللہ تعالی رسولوں ہے اس دعویٰ پر گواہ طلب فرمائے گا، تورسول کہیں گے کہ ہماری گواہ امت محمہ علیہ ہماری گواہ امت محمہ علیہ ہماری گواہ طب فرمائے گا، تورسول کہیں گے کہ ہماری گواہ امت محمح فرمائے ہیں ہے ، بھریہ امسال محمح فرمائے ہیں کہ یہ پی امتوں کے پاس گئے اور ان کو تبلیغ کی، اگلی امتیں اس امت پر اعتراض کریں گی کہ تم تو ہم ہے بہت پیچھے پیدا ہو ہے اور تم ہماز ہے زمانہ میں موجود نہیں ہے تو بھر تم گی کہ تم تو ہم ہے بہت پیچھے پیدا ہو ہے اور تم ہماز ہے زمانہ میں موجود نہیں ہے تو بھر تم کی کہ اللہ تعالی نے ہماری طرف حضر ہ تا ہے ہو؟ تو یہ امت جواب دے گی کہ اللہ تعالی نے ہماری طرف حضر ہ تا تھے تو بھر تم طرف حضر ہ تا تھے ہو؟ تو یہ امت جواب دے گی کہ اللہ تعالی نے ہماری اللہ تعالی نے ہم کو خبر دی کہ حضر ات انبیاء کرام علیم السلام اپنی امتوں کے پاس گئے اور ان کی تبلیغ فرمائی، اس کتاب مقد س میں اللہ تعالی نے ہم کو خبر دی کہ حضر ات انبیاء کرام علیم السلام اپنی امتوں کے پاس گئے اور ان کو تبلیغ فرمائی۔ ان کی تبلیغ فرمائی۔ اس کی امتوں کے پاس گئے اور ان کو تبلیغ فرمائی۔ اس کی امتوں کے پاس گئے اور ان کو تبلیغ فرمائی۔

اگرچہ گوائی دینے کے وقت واقعہ کے مقام پر بذائم اور بیخصم حاضر نہیں ہوتا۔ ای حاشیہ بیضاوی میں فاضل لا ہوری رحمہ اللہ تعالیٰ نے ایک دوسری جگہ فرہایا: (وقد متر فی تفسیر قولہ وادعوا شہداء کم أن التر کیب یدل علی الحضور إما ذاتًا أو علماً)

یعنی پہلے گذر چکا ہے کہ شھادت کی ترکیب حضور ، داالہ کرتی ہے اور حضوریاذاتی ہو تا ہے یا علمی-

علامه بيناوى في (قولهُ تعالى فمن شهد منكم الشهر فليصمه) كى تشير على فرمايا : (فمن حضر في الشهر ولم يكن مسافرا فليصم فيه وقيل فمن شهد منكم هلال الشهر فليصم)

یعنی یہال بھی شھادت کا معنی حضور ہے اور اس کے دو معنی ہیں۔ معنی اوّل -وہ فخض کہ رمضان میں اپنے گھر میں حاضر ہے اور مسافر شمیں ہے ۔ معنی دوم ہی کہ جو ہلال رمضان کو حاضر ہے یعنی جس نے جاند کو دیکھا ہے وہ روزہ رکھے پہلے معنی ہیں حضور قبلی مراد ہے۔ ذاتی مراد ہے اور دوسرے معنی میں حضور علمی مراد ہے۔

وليل ملاحظه جو- فاصل لا موري رحمه الله تعالى النه عاشيه مين فرماتے بين:

(في القاموس شهده شهودا اى حضره وشهد الله انه إلا اله إلا هو اى علم وقد مر في تفسير قوله تعالى وادعوا شهداء كم أن التركيب يدل على الحضور إما ذاتا أو علماً)

خلاصہ عبارت کا بیہ ہے کہ حضور دو قتم ہے-ذاتی اور علمی اور بیہ جو فرمایا گیا ہے (شهد الله أنه لا الله إلا الله و) يمال حضور علمی مرادہے-

علامہ بیضاوی نے جو فمن شہد منکم الشہر کے دو معنی بیان کیے ہیں ، ان میں فاضل لا ہوری اپنے حافیے میں فرق بیان کرتے ہیں:

(فالاول مبنى على أن الشهود بمعنى الحضور ذاتا والوجه الثانى مبنى على أنه بمعنى الحضور علمًا أى من علم هلال الشهر و تيقّن به) ان تمام عبارات سے بيبات واضح ہوگئ - كه حضور دو قتم سے اول حضور

اس پر بیضادی شریف کی عبارت ملاحظه مو-

(روى أن الامم يوم القيامة يجحدون تبليغ الأنبياء عليهم السلام فيطالبهم الله تعالى بيّنة التبليغ و هو أعلم بهم إقامة للحجّة على المنكرين فيؤتى بامّة محمد عَلِيلَة فيشهدون فتقول الامم من اين عرفتم؟ فيقولون علمنا ذلك باخبار الله تعالى في كتابه الناطق على لسان نبيّه الصادق)

خلاصة ترجمہ بدہ کہ قیامت کے دن اسمیں تبلیخ اخیاء کا انکار کریں گی، تو اللہ تعالیٰ اخیاء کا انکار کریں گی، تو اللہ تعالیٰ اخیاء کر ام علیم السلام ہے تبلیغ پر گواہ طلب فرمائے گا، حالا تکہ اللہ تعالیٰ کو اس کا علم تھا، اس کے باوجود گواہ اس لئے طلب کیے جائیں گے تاکہ مکرین پردلیل قائم ہو، بس امت محم عظیم اللہ تعالیٰ کے دربار میں حاضر ہو کر اخیاء کر ام علیم السلام کے حق میں گواہی دے گی، تو سابقہ امتیں اعتراض کریں گی کہ تم کو اس کا کیے مشاہدہ حاصل ہوا؟ تو یہ امت جواب دے گی کہ اللہ تعالیٰ نے ہم کو اس کتاب کے ذریعہ خاص خبر دی جو نبی صادق عظیم پر نازل فرمائی، تو اس آیت میں بھی شہادت کا معنی حضور ہو کیونکہ حضور دو قتم ہے ۔ اوّل حضور ذاتی اور دوم حضور علمی جیسا کہ علم کی تعریف کثب منطق میں ہے (العلم ھو الحاضر عندالمدر ک ) تو نبی علیہ السلام کی شہادت میں حضور ذاتی ہو نہ کہ جس کے لئے حضور ذاتی ہونہ کہ جس کے لئے حضور خلمی ہو ۔ اس پردلیل ملاحظہ ہو ۔

(والمشاهدة بمعنى المعاينة للحضور إما بذاته و شخصه

کما فی الامام والناصر و إما بعلمه کما فی القائم بالشهادة)

ینی مثابده کا معنی دیکادر حضور ب، یا تو یه حضوربذلته اور بشخصه بوگا جیساکه امام اور
عاصر بوتا ہے کہ امام کے سامنے جب مقدمات کے قیصلے ہوتے ہیں-یاناصر جب کی کی
مدو کرتا ہے تو یہ دونول بذات اور بشخصہ حاضر ہوئے ہیں اور جوآد می عدالت میں گواہی
دیتا ہے تو اسکووا قعہ کا حضور علمی ہوتا ہے، یعنی دہ واقعہ اس کے ذہن میں حاضر ہوتا ہے

اور مفسرین کی تقریحات سے ثابت کر دیا ہے کہ یمال حضور اور مشاہدہ والا معنی مرادہ اب مکرین کے خیال ہیں آیت ( لتکونو اشھداء علی الناس ) ہیں حضور اور مشاہدہ والا معنی نہیں بن سکنا تووہ سرے سے حضور اور مشاہدے، یعنی حقیقی معنی کا بی انکار کر دیتے ہیں، جو کہ بودی کم علمی ہے، لہذا ان کو جانا چاہیے کہ آیت لتکونو ا شہداء علی الناس ہیں اگر حقیقی معنی تمہارے خیال ہیں نہیں بن سکنا، تو اس آیت میں تو جیہ اور تاویل کرنی چاہیے کہ یمال شھادت سے مرادیہ ہے کہ امت نے قرآن میں بڑھا کہ انبیاء علیم السلام نے اپنی اپنی امت کو تبلیغ کی، نیز اس امت نے صادق و مصدوق عقیقہ سے ہی مضمون سااور امت کا یہ علم چونکہ مشاہد جے بوھ کر سے البدایہ امت مرحومہ اگلی امتوں پر گواہی وے گا۔

اس کی مثال مدیث یاک میں ملاحظہ ہو-ایک محافی جن کانام حفزت خزیمہ رضی اللہ تعالی عنہ ہے، انہول نے آنخضرت علی کے حق میں گواہی دی حالا تکہ سے موقع ير حاضرنه تقى، تواتخضرت علي في الكوفرماياكه تم جب موقع ير حاضرنه تق تو پھر کیوں شھادت دی؟ توانہوں نے عرض کیا: یار سول اللہ علیہ جب آپ نے فرمایا تو مجھاس طرح اسبات کالیتین ہو گیا کہ جیسے ویلھی جاتی ہے ،اس لئے میں نے گواہی دے دی ہے ،آنخفرت علیہ حضرت خزیمہ پراتنے خوش ہوئے کہ فرمادیا کہ جس واقعہ کا گواہ حضرت خزیمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ ہو-وہاں دوسرے گواہ کی ضرورت نہیں ہے ، بلحہ ان کی گواہی دو گواہول کے براہر ہے ، اس جگہ بھی شمادت کا حقیقی معنی نہیں ہو سکتا تھا، تو کوئی عقل مندیہ نہیں کہ سکتا کہ چونکہ حضرت خزیمہ رضی اللہ عنہ کے واقعہ میں حضور اور مشاہدہ مہیں ہے، لہذا شہادت میں حضور اور مشاہدہ کوئی ضروری ملیں ، بلحہ شہاوت کاوہی معنی لیا جائے گاجو کہ حقیقی ہے اور جس میں حضور اور مشاہرہ ضروری ہے اور حضرت خزیمہ کے واقعہ میں یہ توجیہ کی جائے گی کہ یمال شمادت ہے مراد علم تینی ہے، توبیرامت مرحومہ قیامت میں احم سابقہ پر گواہی دے گی، یہ شہادت اور حضرت خزیمہ رضی اللہ عنہ کی شہادت ایک جیسی ہے، میمنی دونوں کی مراد علم یقینی ہے اور بیا علم یقینی اللہ جل شانہ اور رسول اللہ علی کے فرمان سے حاصل ہوا۔

زاتی جوک ویکون الرسول علیکم شهیدا میں مراد لیا گیا ہے اور دوسر احضور علمی جوکہ لیکو نوا شهداء علی الناس میں مراد لیا گیا ہے۔ لہذا دوسر الفکال رفع ہو گیا یہاں تک دوسر ہے اشکال کا پہلا جواب ختم ہوا۔ اب دوسر اجواب شروع ہوتا ہے۔ جواب دوم سیم ایک مسلم قاعدہ اور قانون ہے کہ لفظ کا ایک معنی حقیقی ہوتا ہے اور ایک مجازی ، ہر جگہ لفظ کا حقیق معنی لیاجائے گااور حقیقی معنی کے لئے کسی قریف کی ضرور تہیں ہوتی اور نہ حقیقی معنی کے لئے قرینہ کا مطالبہ کیا جا سکتا ہے ، بلحہ معنی کی خریف کا حقیقی بونا ہی اس کے مراد ہونے کی دلیل ہوتی ہے اور جمال حقیقی معنی نہیں بن سکتا تو وہاں معنی مجازی لیاجاتا ہے اور معنی مجازی کے لئے قرینہ کا ہونا ضرور کی ہے۔ آئ کل ایک بری رسم چل نکلی ہے کہ جس جگہ لفظ کا حقیقی معنی نہیں بن سکتا ، تو وہاں حقیقی معنی نو ابنی دوہاں بھی دو ورست مجمر تا ، یہ طریقہ غلط ہے اور جاہلوں کا کام ہے ، کیونکہ حقیقی معنی تو اخت ہے فامہاں درست مجمر تا ، یہ طریقہ غلط ہے اور جاہلوں کا کام ہے ، کیونکہ حقیقی معنی تو اخت سے تا وابل کی دوست تا ہو سکتا ہے ؟ اہذا جس جگہ حقیقی معنی نہیں بن سکے گا وہاں تا ہو سکتا ہے ؟ اہذا جس جگہ حقیقی معنی نہیں بن سکے گا وہاں تا تو سال کی دائے گ

اشكال سوم - بعض ناسمجھ لوگ شادت كے حقیقی معنى پريداعتراض بھى كرتے ہيں كہ تنام مسلمان كلمہ شادت پڑھتے ہيں يعنی اشھد أن لا إله وأل الله وأشهد أن محمد أا عبده و رسوله -اباگر شادت كا معنى حاضر ناظر جو تولاز مآئے گاكہ ہم اللہ جل شانہ اور رسول اللہ علی ہے كو مجھ رہے ہيں، تو ہم بھى حاضر ناظر شھر ہے -

جواب: بدہ پہلے مفروات امام راغب کی عبارت سے ثابت کر چکا ہے کہ شمادت میں جو حضور اور مشاہدہ ہوتا ہے وہ بھی بھر ، یعنی آگھ سے اور بھی بھیر ت، یعنی عقل سے ہوتا ہے ، نیز فاضل لا ہوری رحمہ اللہ تعالیٰ کے حاشیہ سے ثابت کیا گیا ہے کہ حضوریا ذاتا ہوتا ہے باعلما اور قولۂ تعالیٰ (شہد اللہ انہ لا اللہ الا ھو) یمال حضور علمی ہے ، تواب سوال کا جواب واضح ہے کہ مسلمان جو کلمہ شمادت پڑھتے ہیں ، تواس کی تصدیق اور علم ان کی بھیر ت کے ساتھ قائم ہوتا ہے اور بھیر تاس کا مشاہدہ کرتی ہے ، تواب یمال بھی حضوریایا گیا، لہذا کوئی اشکال نہیں ہے ، ہم سے پہلے علمائے کرام علوم شرعیہ میں ماہر ہوتے تھے اور جواب علوم شرعیہ میں ماہر ہوتے تھے اور جواب بھی معقول ہوتے تھے اور جواب بھی معتول سوال کرتے ہیں کہ سمجھ دارادی کو تعجب ہوتا ہے ۔ بیں ، اس لئے اپنے غیر معقول سوال کرتے ہیں کہ سمجھ دارادی کو تعجب ہوتا ہے ۔ بیں ، اس لئے اپنے غیر معقول سوال کرتے ہیں کہ سمجھ دارادی کو تعجب ہوتا ہے ۔ بیں ، اس لئے اپنے غیر معقول سوال کرتے ہیں کہ سمجھ دارادی کو تعجب ہوتا ہے ۔

اثنال چارم - صح ملم ميں ب (عن أبي هريرة أن رسول الله عليه أتى المقبرة فقال: السلام عليكم دار قوم مؤمنين وإنا إن شأء الله بكم لاحقون و ددت أنا قد رأينا إخواننا قالوا أو لَسنا إخوانك يا رسول الله! قال أنتم أصحابي وإخواننا الذين لم ياتوا بعد، فقالوا كيف تعرف من لم يأت بعد من أمتك يا رسول الله! فقال: أرأيت لو ان رجلاً له خيل غر محجلة بين ظهرى خيل دهم بهم ألا يعرف خيله ؟ قالوا: بلى يا رسول الله! قال فانهم يأتون غرا محجلين من الوضوء - وأنا فرطهم على الحوض، ألا فلنهم يأتون غرا محجلين من الوضوء - وأنا فرطهم على الحوض، ألا ليذادن رجال عن حوضى، كما يزاد البعير الضال، أناد يهم ألا هلم فيقال: إنهم قد بدّلوا بعدك فأقول: سحقًا محقًا)

اس مدیث کا خلاصہ مطلب یہ ہے کہ حضرت او ہر رہ وضی اللہ تعالیٰ عند

فرماتے ہیں کہ آنخضرت علی ہے جرستان میں تشریف لے گئے اور ان کو سلام دیا پھر فرمایا کہ میں اپنے بھا میوں کو ویکھنا چا ہتا ہوں ، صحابہ نے عرض کی کہ کیا ہم آپ کے بھائی نہیں ہیں ؟ توآپ نے فرمایا کہ تم میر سے اصحاب ہو اور میر سے بھائی وہ ہیں جو ابھی تک و نیا میں نہیں آئے ، ان کوآپ کس طرح پہچا نیں گے ؟ توآپ نے فرمایا کہ تم ہی بتاؤ کہ کی مختص نہیں آئے ، ان کوآپ کس طرح پہچا نیں گے ؟ توآپ نے فرمایا کہ تم ہی بتاؤ کہ کی مختص کا گھوڑا نم بج کل ہو یعنی اس کے چار پاؤل اور ما تھا سفید ہو اور وہ گھوڑ ابالکل ساہ گھوڑ وں میں اللہ اللہ جائے ، توکیا وہ آدمی اپنا گھوڑ اپچچان نہیں لے گا ؟ صحلہ نے عرض کی ہاں یار سول اللہ! فوب پہچان لے گا ، توآپ نے فرمایا وہ لوگ بھی قیامت کے دن غر بجکل ہوں گے بیمنی ان کے ہا تھر پاؤں اور پیشائی وضو کے سبب نور انی ہوگی اور میں حوض کو ٹر پراُن کا انتظام کروں گے جو میر سے حوض سے دور کیا جا تا ہے ، تو میں ان کو بلاؤں گا جا کیں گا گھر آپ کے جسا کہ کمی کا گم شدہ اونٹ حوض سے دور کیا جا تا ہے ، تو میں ان کو بلاؤں گا کہ دور ہو جاؤ!وور ہو جاؤ!

جن او گون کا اس حدیث شریف میں ذکر ہے کہ ان کو حوض کو شرہ ورکھا جائے گا، ان کے متعلق مسلم شریف کی ایک اور حدیث میں اس طرح وار دہ (ولیصد ن عنی طائفة منکم فلا یصلون، فاقول: یارب ہؤلاءِ من اصحابی فیجیستی ملك فیقول: ہل تدری ما احد ثوا بعدك ) اس حصتہ کا ترجمہ ہے کہ آپ فرماتے ہیں تم میں ہا ایک گروہ قیامت کے دن جھے ہور کیا جائے گا، پس وہ گروہ نسیں پہنے سے گا، تو میں کموں گا کہ اے رب یہ تو میر ہا اصحاب سے ہیں، تو فرشتہ جواب دے گا کیا آپ جانے ہیں وہ چیز جوانہوں نے آپ کے بعد پیدا کی ؟ جن فرشتہ جواب دے گا کیا آپ جانے ہیں وہ چیز جوانہوں نے آپ کے بعد پیدا کی ؟ جن لوگوں کا آس حدیث شریف میں ذکر ہے ان سے مراد منافقین اور مرتدین ہیں اور جو لوگوں کا آپ کے زمانہ میں مسلمان متھ اور بعد میں مرتد ہوگئے۔

منکرین حاضر و ناظر ان احادیث سے استدالال کرتے ہیں، کہ قیامت تک آنے والے لوگوں کے اعمال پرآپ مطلع نہیں ہیں، اگر مطلع ہوتے توان کو کیوں کہتے

کہ ادھر آؤ، نیزان کو کیوں کتے ؟ کہ یہ میر ے اصحاب سے ہیں، نیز فرشتہ یہ کیوں کہتا کہ ھل تدری ما أحد ثو ابعدك كيول كہ اس كا معنی ہہ ہے كہ آپ نہیں جانے جو انہوں نے بعد میں پیدا كیا ہے ، یہ احادیث منكرین، عرض ائمال اور آنخفرت علیقہ كے علم كل کے خلاف بھی استدلال کے طور پر پیش كرتے ہیں اور ان احادیث کے سمجھنے میں مكرین اور ان کے محد ثین كوبہت می لغز شیں واقع ہوئی ہیں، لہذااس سوال کے جو ابات میں بدہ وزرازیادہ تفصیل بیان كرے گا مید ہے كہ منصف لوگ اس كی قدر كرس گے۔

جواب اوّل - بندہ کہ چکا ہے کہ باطل ظاہر ہو تا ہے اور حق پوشیدہ ہو تا ہے اور حق پوشیدہ ہو تا ہے ان احادیث میں غور کرنے سے بیہ پتاچاتا ہے کہ آنخضرت علیہ کوان لو گوں کا دنیا میں بھی پورا پورا علم تھااور قیامت میں بھی ان کاعلم ہوگا، کسی صورت میں منکرین احادیث کے ساتھ استدلال نہیں بکڑ کتے کہ آپ ان لو گوں کو نہیں جانتے تھے۔

جواب کی تمہید کے لئے ایک حدیث کا پہلے ج نا ضروری ہے۔ مسلم اور کاری دونوں میں حضرت حذیفہ ہے روایت ہے کہ آخضرت علی ہے نہ ہر شے کو قیامت تک بیان فرمادیا، جس نے یادر کھا اے یادر ہاادر جس نے بھلادیا اس کو بھول گیا اور میر ہے بید دوست اس کو جانتے ہیں کہ بھی بھی ایسی شے واقع ہو جاتی ہے کہ میں اسے بھول گیا تھا، پس جس وقت میں اسے دیکھا ہوں تو مجھے یاد آجاتی ہے کہ میہ تا تخضرت علی ہے فرمائی تھی۔ جیسا کہ ایک آدمی دوسرے آدمی سے غائب ہو جاتا ہے اور جب دوبارہ دیکھا ہے تواس کویاد آجاتا ہے۔ کہ بیہ تو وہی شخص ہے جس کو میں نے پہلے و یکھا تھا، اس حدیث سے روزرو ش کی طرح تابت ہو گیا کہ میں ان کو بھول گئے، لیکن جب وہ واقعات استقبالیہ سے جھ اگر چہ ور میان میں ان کو بھول گئے، لیکن جب وہ واقعہ ظہور پذیر ہوتا تھا تو صحابہ کرام جان جب وہ واقعہ تے کہ یہ تو وہ میان میں ان کو بھول گئے، لیکن جب وہ واقعہ ظہور پذیر ہوتا تھا تو صحابہ کرام جان جاتے تھے کہ یہ تو وہی واقعہ ہے جس کا آپ نے ذکر کیا تھا۔

اب ذرامسلم شریف کی حدیث کی طرف آیئے جب آنخضرت علی ہے نیا میں سحابہ کرام کو فرمادیا کہ قیامت میں کئی ایسے لوگ ہواں گے کہ میں انکواپنی طرف

بلاؤل گا، تو فرشتے کمیں گے کہ بہآپ کے بعد مرتد ہو گئے تھے اور پھر میں ان کو کمول گا کہ دور ہو جاؤ! توای سے واضح طور پر ابت ہو تاہے کہ آپ کو نیامیں ان کے کفر کاعلم تھا، جیے اس حدیث کویڑھنے والے کو علم ہو جاتا ہے کہ بید مرتدین ہیں اورآپ کی امت منیں ہیں، توجب قیامت میں یہ واقعہ بیشآئے گا توآپ کواس وقت بھی ان لو گول کا یقیناً علم ہو گا کہ بیہ وہی مرتدین ہیں جن کا ذکر میں دنیا میں اپنی امت کو بتاآیا ہول، بلحہ قیامت میں جب آپ ان لوگول کو دیکھیں کے توآپ کویہ بھی علم ہو گاکہ میں ان کے متعلق سے کمول گاکہ (هؤلاءِ من اصحابی) اور فرشتہ مجھے سے جواب دے گاکہ (هل تدری ما أحد ثوا بعدك مكرين كى يه كتى افسوس ناكبات ہے؟ كه صحاب كرام رضوان الله تعالى عليهم أجمعين توجووا قعه حضور سيسيل كه آينده يه مونوالا ہے توجب وہ واقعہ پیش آئے تو صحابہ کرام کو علم ہو جائے کہ بیہ وہی واقعہ ہے جس کا حضور نے تذکرہ فرمایا تھااور منکرین کے اعتقاد کے مطابق انخضرت علی جس واقعہ کا ذكرونيايين صحابة كرام كے سامنے فرماتے ہيں اور ونياييں اس واقعه كاآپ كوعلم بے تو جب قیامت کے دن وہ داقعہ پیش آتا ہے توآپ کواس کا کوئی علم نہیں ہو تا کہ یہ تو دہی واقعہ ہے کہ جو میں نے و نیامیں بیان کیا تھا، تو منکرین کے عقیدہ کے مطابق صحافی کاعلم مر ور دوعالم علي كالم علم سے زيادہ پختہ ہوا، كيونكه صحابي نے جوآب سے سنا تھاجب وہ واقعہ اس کے سامنے آیا تو اسکو علم ہو گیا کہ بیہ وہی واقعہ ہے جو میں نے سنا تھا، کیکن المحضرت عَلِيْكَ ونيامِيں ايك واقعہ كاذكر فرماتے ہيں كہ بيہ واقعہ ہونے والا ہے ،كيكن جب دہ دا قعہ و قوع پذیر ہو تاہے تو منکرین کے عقیدہ کے مطابق آپ کو یہ علم نہیں ہو تا کہ بیو ہی واقعہ ہے جو دنیامیں میان کر چکا ہوں۔ کیااس عقیدہ والآدمی آپ کے ساتھ محبت میں مخلص ہو سکتا ہے؟ ہر گز نہیں-اب واضح ہو گیا کہ جب آپ قیامت میں ان لو گول کو و میکھیں گے تو کہلی نظر میں پہان جائیں گے کہ بیروہی کفار اور مرتدین ہیں جن كاذكر مين ونيامين إلى امت كوكر آيا مول-

غور فرمائیں کہ اس پندر ھویں صدی کے اہل سنت جو مسلم شریف کی ان احادیث کو پڑھتے ہیں اور ساری عمر پڑھاتے رہتے ہیں اور دنیا میں ان کو علم ہے کہ بیہ

کفار اور مر تدین ہیں - یہ اہل سنت جب قیامت ہیں ان لوگوں کو دیکھیں گے کہ یہ لوگ حوض کو تر ہے روئے جارہے ہیں، تو فورا معلوم کر لیں گے کہ یہ وہی کفار اور مرتدین ہیں جن کاذکر ہم مسلم شریف ہیں و نیا ہیں پڑھ آئے ہیں اور پڑھا آئے ہیں تو پھر شارع علیہ السلام کو جن کو علم نمایت ہی قوی ہے، کس طرح قیامت میں علم نمیں ہوگا؟ جن کے علم کاذمہ اللہ تعالی نے کلام پاک ہیں بایں الفاظ بیان فرمایا ہے کہ ( ان علینا بیانه) کے اے محبوب! قرآن کا بیان کرنا ہماری ذمہ داری ہے، رہا یہ سوال کہ جب آپ ان کو جانے ہیں تو پھر قیامت میں ان کے متعلق سوال کیوں کریں گے؟ تو جب آپ ان کا جواب بدہ ان شاء اللہ آگے چل کر مدلل اور مخالہ گتب معتبرہ عند المعرین بیان کرے گا۔

جواب دوم - ان ہی احادیث کے اوّل میں گزر چکا ہے کہ صحلبہ کرام رضی اللہ مھم نے آخضرت علی اس سوال کیا کہ جن بھا ئیول کے دیکھنے کی آپ تمنا فرمارے ہیں جوبعد میں آنے والے ہیں، ان کوآپ کیے شناخت کریں گے کہ یہ میری امت اور میرے بھائی ہیں؟ توآپ نے نمایت واضح مثال ۔ عسمجھایا کہ میں ان کو کس طرح شناخت کروںگا، مثال ہے کہ ایک بعدہ کا گھوڑاغر بجل ہو مینی اس کے یاؤں اور پیشانی سفید ہواور وہ بالکل سیاہ گھوڑول میں مل جائے، تو کیا وہ آدمی اپنے کھوڑے کی شاخت نسیں کرے گا؟اب جس آدمی کا گھوڑاغر یجل ہواور اس آدمی کے سامنے ایک بالكل بياه كھوڑا پيش كياجائے جس كواس آدى نےاس سے سلے بالكل نہيں ديكھااوراس ے ہو چھاجائے کہ کیاتم جانے ہوکہ یہ تمہارا گھوڑا ہے یا نہیں؟ تودہ فوراکمہ دے گاکہ میں یقینا جانتا ہوں کہ یہ میر ا گھوڑا نہیں ہے، کیونکہ میرے گھوڑے والی علامتیں اس میں موجود نہیں اور اگر ہے محض ہے کے میرے گھوڑے کی فلال فلال علامتیں ہیں اور وہ علامتیں اس سیاہ محوڑے میں نہیں یائی جاتیں - کیکن اس کے باوجود مجھے سے علم نہیں ہے کہ یہ میر انگوڑا ہے یا نہیں - تواہے آدمی کو کوئی عقل مند، سمجھ دار نہیں کے گا-بلعه مجنون کے گا، توجب آپ نے اپنی امت کی علامتیں عُرِ یجل فرمائی ہیں اور ب علا متیں مؤمنوں میں یائی جائیں گی اور اور کفار مرتدین میں نہیں یائی جائیں گی، تو یقیناً

قیامت میں آپ مؤمنوں کو تواس وجہ ہے شاخت کریں گے کہ ان میں وہ علا متیں پائیں گے جاتی ہیں اور کفار کواس وجہ ہے شاخت کریں گے کہ ان میں وہ علامات نہیں پائیں گے اور دیا ہیں بھی دوست اور اجنبی کی شاخت کا یمی طریقہ ہے کہ آد می دوست کی شکل اور چرہ مرہ وجانتا ہے ،اب اس شخص کے سامنے اگر ایک اجنبی کو پیش کیا جائے جس کواس نے اس سے پہلے بھی نہیں و بھالور اس ہے سوال کیا جائے کہ بتاؤ بھنے علم ہے کہ یہ تمہار ادوست نہیں ہے ؟ تودہ فوراً کہ دے گا کہ یہ مہار ادوست نہیں ہے ؟ تودہ فوراً کہ دے گا کہ یہ میر ادوست نہیں ہے ، کیونکہ میر ے دوست کی شکل اور چرہ میرہ اس میں نہیں پیا جاتا گردہ شخص یہ کے کہ میر ے دوست کی شکل اور چرہ میرہ اس میں نہیں پیا جاتا گردہ شخص یہ کے کہ میر ے دوست کی علامات تواس اجنبی میں نہیں پائی جاتیں، لیکن اس کے اور جود مجھے یہ علم نہیں ہے کہ یہ اجنبی میر ادوست ہے یا کہ نہیں ہے تواس کو سے (بود وقوف) کہا جائے گا۔

منکرین کے عقیدہ کے مطابق اگر قیامت میں آپ امت اور غیر امت میں اور مؤر امت میں اور مؤر امن میں اور مؤر مؤر اللہ مؤر مؤر کی اور کفار مریدین میں امتیار نہ فرما سکیں گے، تو غریجی کے بین کہ مؤمنوں کو توآپ علامات میں میں ہے۔ بھی نیس گے اور کفار و مریدین کو باوجود اس کے کہ ان میں وہ علامات نہیں ہیں، بھیان نہیں سکیں گے۔

خلاصہ جواب کا یہ ہے کہ قیامت میں امتیاز کی مدار غرہ اور تجیل پر ہے،
مسلمانوں میں یہ علامتیں موجود ہوں گی، لہذا وجود علامات کی وجہ ہے مومنوں کو
پہنچا نیں گے اور کفار مرتدین میں غرہ اور تجیل کی نفی ہو گی لہذا کفار مرتدین کواس نفی کو
وجہ ہے پہنچا نیں گے - آنخضرت علیہ کا قومعاملہ ہی اور ہے جو علائے اہل سنت غرہ واور
تجیل دائی عدیث کو دنیا میں پڑھتے پڑھاتے رہے ہیں، وہ بھی قیامت میں اان علامات کے
اثبات اور نفی ہے اس امت مرحومہ اور نیر امت میں آسانی ہے امتیاز کرلیں گے ۔
اثبات اور نفی ہے اس امت مرحومہ اور نیر امت میں آسانی ہے امتیاز کرلیں گے ۔
اگر مکرین کے محد ثمین سے کوئی ابو چھے کہ کیا اس غرہ اور تجیل کی علامت
اگر مکرین کے محد ثمین سے کوئی ابو چھے کہ کیا اس غرہ اور تجیل کی علامت
سے تم مؤ منوں اور کفار مرتدین کو قیامت میں پہنچان لو گے یا نہیں ؟ تو میرے خیال میں
سے تم مؤ منوں اور کفار مرتدین کو قیامت میں پہنے ان لو گے یا نہیں ؟ تو میرے خیال میں
سے تا ہو دیات میں جواب دیں گے ، تو گویا یہ لوگ مرور دو عالم دے علم کواپنے علم ہے بھی

کمتر جانے ہیں۔ نعوذ بالله من هذه العقيدة القبيحة -قار كين كرام - چونكه حديث مسلم شريف سے منكرين ، عوام كوبواد هوكه ويتے جيں ،اس لئے جواب میں طوالت آئی ہے اور قار كين كو تكرار كا بھى وہم ہو گالهذا

يده معذرت خواه ہے۔

جواب سوم - مستدرک حاکم میں بدہ نے ایک حدیث پڑھی ہے کہ جب آنحضر ت علیقہ نے صحابہ کرام کو فرمایا کہ قیامت میں کئی ایسے لوگ ہوں گے جن کو حوض کو شرحہ دوکا جارہا ہوگا - تو حضر ت سید ناایو بحر صدیق رضی اللہ تعالی عنہ نے فورا سوال کیا کہ یار سول اللہ علیقہ میں اُن لو گوں میں ہوں گایانہ ؟ توآپ علیقہ نے جواب دیا کہ من نہیں ہو گے ، تواس سے بھی پہتہ چلا کہ ان کفار اور مرتدین کا دنیا میں آپ کو پوراپورا علم ہے کہ وہ کون لوگ ہوں گے ؟ کیو نکہ یہ وہ لوگ ہیں جوآپ کے بعد مرتد ہوئی ہوں گے ، نیوراپورا علم ہے کہ وہ کون لوگ ہوں گے ؟ کیو نکہ یہ وہ لوگ ہیں جوآپ کے بعد مرتد لوگوں کا علم تھا جنہوں نے بعد میں مرتد ہونا تھا -

جواب چارم - علامدان حجر رحمداللدن فتح البارى مين سعيدين ميتب رضى الله عند كر جوم سل حديث ذكر فرمائى - جسكاذكر يبلغ آچكا به دوباره ملاحظه مو:

(ليس من يوم الا يعرض على النبي عليه امته غدوة وعشية فيعرفهم بسيماهم وأعمالهم فلذلك يشهد عليهم ففي هذا المرسا ما يد فع الاشكال الذي تضمّيه حديث اين فضالة)

فیعرفهم بسیماهم واعمالهم فلدلك پشهد علیهم فلی الله المرسل ما یوفع الاشكال الذی تضمه حدیث ابن فضالة)

اس مدیث شریف میں یہ امر صراحة ند ورب که خوا تخضرت علی کا فرانہ کے لوگ ہوں یا قیامت تک آن والی امت آپ صرف ان کے اعمال پر ہی مطلع نہیں بہلے عمل کرنے والوں کو بھی ان کی شکل اور چرہ مرہ سے پہچانتے ہیں اور یمی علامہ ان حجر رحمہ اللہ کا مخار ہے ۔ ابند اائن حجر رحمہ اللہ نے اخیر میں فرمایا کہ ائن فضالہ کی حدیث سے جوا شکال پیدا ہو تا تھا کہ آپ صرف ان لوگوں کو جانتے ہیں ، جرآپ کے ذمانہ میں متھے ، وہ اشکال اس مرسل حدیث سے رفع ہوگیا، کیونکہ اس حدیث میں ذمانہ کی تخصیص نہیں ہے ، اس لئے کہ ہر روز صبح و شام امت اور اس کے عاملین آپ کی تخصیص نہیں ہے ، اس لئے کہ ہر روز صبح و شام امت اور اس کے عاملین آپ کی تخصیص نہیں ہے ، اس لئے کہ ہر روز صبح و شام امت اور اس کے عاملین آپ کی

سامنے پیش کیے جاتے ہیں نیز تقیر عزیزی ہے بھی بھی مضمون گذر چکاہے کہ آپ قیامت تک آنے والے مؤمن اور کافر سب کو مع ان کے اعمال کے پہچانے ہیں، تو اب مئرین کاوہ اشکال رفع ہو گیا جو یہ کہتے ہیں کہ جو لوگ قیامت میں حوض کو شرہے روکے جائیں گے،آپ ان کے اعمال کو نہیں جانے لہذااس حدیث مسلم کی تأویل اور تو جیہ کی جائے گی جو کہ بعد ہ آئیدہ سطور میں ذکر کرے گا۔

توجیہ کی جائے گی جو کہ بعد ہ آ بندہ سطور میں ذکر کرے گا۔
مولوی شہیر احمد عثمانی صاحب نے شرح فتح الملہم میں حدیث مسلم کا بیہ
جواب دیا ہے کہ مسلمانوں کے اعمال نوا تخضرت علیا ہے پیش کیے جاتے ہیں اور ان
اعمال کی وجہ ہے آپ مسلمانوں کو پہچانے ہیں لیکن چو نکہ کفار کے اعمال پیش نہیں کیے
جاتے اس لئے ان کو قیامت میں نہیں پہچانیں گے ، حدیث مسلم میں جن لوگوں کاذکر
ہے کہ دہ حوض کو شرے رو کے جائیں گے ، وہ چو نکہ مرتدین وکا فرہیں اس لئے آپ ان
کو نہیں پہچانیں گے۔

سے جواب دووجہ سے مردودے -

وجہ اوّل: حدیث ابن المسیب میں مؤمنوں کا فروں کی کوئی تخصیص نہیں ہے، بلعہ تمام است وعوت کے اعمال مع عاملین کے آخضرت علیہ پر بیش کئے جاتے ہیں، اور تفییر عزیزی میں تو کفار اور منافقین کی تصر ترج بھی موجود ہے کہ آپ ان سب کو تا قیامت مع اعمال کے پہچانتے ہیں۔ تفییر عزیزی کاوہ حصہ دوبارہ ملاحظہ ہو:

(پس می شناسد گنامال شاراولهذاشهادت او در دنیابه تحکم شرع در حق آمت مقبول و واجب العمل است وآنچه از فضائل و مناقب حاضران زمان خود مشل صحابه و از داج دابل بیت یاغا ئبان از زمان خود مشل او پس وصله و محد می و مقول و جال یا آز معائب و مثالب حاضران و غائبان می فرماید اعتقاد بران واجب است وازین است که در روایات آمد که بر نبی را بر اعمال امتیان خود مطلق می سازند که فلانے امر وز چنین میجید و فلانے چنال تاروز قیامت اوائے شمادت تواند کر و)

غور فرمائیں کہ اس عبارت میں تصریح ہے کہ آپ ہر ایک کے اخلاص و نفاق کو جانتے ہیں - اخلاص مؤمنوں میں ہے اور نفاق کفار میں ، نیز اس عبارت میں

تصر ت ہے کہ آپ حاضر ان زمانہ مقد س اور ان کے اعمال واحوال کو ہی نہیں جانے بلعہ جولوگ آپ کے زمانہ سے غائب ہیں ان کے احوال واعمال نیک وبد کو بھی پہچانے ہیں، نیز شاہ صاحب رحمہ اللہ تعالی نے تصر ت فرمادی کہ اس کا عقیدہ رکھنا واجب ہے اور اس کی دلیل بیر بیان فرمائی کہ روایات ہیں آچکا ہے کہ ہر نبی اپنی امت کو مع ان کے اعمال واحوال کے پہچانت ہے، تو صاحب فتح الملم کا بیہ کہنا کہ صرف مؤمنوں کے اعمال پیش موتے ہیں اور کا فرول کے پیش نہیں ہوتے باطل ٹھہرا۔

وجددوم - اگر تشکیم ہی کر لیاجائے کہ آپ پر صرف مؤمنوں کے اعمال پیش کے جاتے ہیں اور کافروں کے پیش نہیں کیے جاتے ، تو بھی یہی ثابت ہو تاہے کہ آپ قیامت ہیں مؤمنوں اور کافروں دونوں کو پچانیں گے - مؤمنوں کو تو اس دجہ سے پچانیں گے کہ وہ مؤمن آپ کے سامنے مع اعمال کے پیش کیے جاتے رہے اور کافروں منافقوں کو اس وجہ سے پچانیں گے کہ دہ مع اعمال کے آپ کے سامنے پیش نہیں کیے جاتے تھے - جیساکہ مشہور مقولہ ہے (الأشیاء تعرف باضداد ھا)-

سیبات اگرچہ واضح ہے لیکن پھر بھی ہدہ اس کی ایک مثال پیش کر تا ہے ، مثلاً

ایک آدی صح وشام بادشاہ کے دربار میں حاضر ہو کربادشاہ کی خدمت سر انجام دیتا ہے۔

اور ایک دوسر ا آدمی ہے جو نہ بھی بادشاہ کے دربار میں گیا اور نہ بھی خدمت سر انجام

دی تو اگر یہ دوسر اآدمی بادشاہ کے سامنے پہلی دفعہ پیش کیا جائے اور بادشاہ سے تو چھا جائے کہ جناب والا کیا آپ جانے ہیں کہ یہ وہ می شخص ہے جو کہ آپ کے دربار میں آتا جاتا اور خدمت اداکر تا ہے یا آپ تیہ جانے ہیں کہ یہ فدکورہ بالاآدمی نہیں ہے تو بادشاہ فورایہ جو اب دے گاکہ میں جانتا ہوں کہ یہ وہ خادم شخص نہیں ہے یہ تقریر بعینہ اُس طرح کی ہے جو کہ غری تحجیل کی وجہ سے پھیا نیں گے۔

فلاصہ یہ ہواکہ قیامت میں آنخضرت علیہ مومنوں اور کافروں سب کو علیہ مومنوں اور کافروں سب کو علیہ میں اعمال اور غرتہ تجیل کی وجہ سے پہانیں گے، ہومنوں کو تو اس وجہ سے کہ فرتھ تجیل اور عرض اعمال ان علی بایا گیلاور کفار کواس طرح پہانیں گے کہ یہ اوصاف ان میں نہیں بائے گئے -اور علامات سے پہانے کا یہ ایک معروف طریقہ ہے-

صاحب فتح الملہم نے حدیث مسلم کا ایک اور جواب بھی دیا ہے، وہ یہ کہ آپ
کے سانے صرف مومنوں اور کا فروں کے اعمال پیش کیے جاتے ہیں اور آپ ان اعمال
کو جانے ہیں لیکن خود مومن کا فر نہیں پیش کیے جاتے ،اس لیے آپ ان کو قیامت میں
نہیں پہنی سے ، یہ جواب بھی مر دود ہے کیونکہ اس میں حدیث غرتہ تجیل کی صراحة منیں پہنی سے ، ورحدیث سعید بن میتب کے بھی صریحاً خلاف ہے کیونکہ ان دونوں میں
نذکورہے آپ جمیح امت کے اعمال مع عاملین کے جانے اور پہچانے ہیں۔

تنبیہ = حدیث مسلم شریف جس میں مذکور ہے کہ قیامت کے دن بعض لوگوں کو جوض کو ترے روگا جائے گا اور آنخضرت علیقی اُن کے متعلق فرمائیں گے کہ (ھؤ لاء من أصحابی) اس ہے منکرین نے استدلال کیا ہے کہ نہ تمام لوگوں کے اعمال آپ پر پیش کے جاتے ہیں اور نہ آپ سب آد میوں کو قیامت تک جانتے ہیں ، ور نہ مذکورہ بالا آد میوں کے متعلق یہ نہ فرماتے کہ (ھؤ لاءِ من أصحابی ) اس ولیل کے یمال تک چار صحیح جواب گزر چکے ہیں اور دو غلط جواب جن کوصاحب فتح الملم نے ذکر کیا ہے انکورد کیا جاتے دور کیا جاتے انکورد کیا جاب حدیث مسلم شریف سے استدلال کا جواب پنجم ملاحظہ ہو۔

جواب پنجم - منکرین جو حدیث مسلم سے اس امر پر استدلال لاتے ہیں کہ وہ لوگ جن کو قیامت کے دن حوض کوٹر سے روکا جائے گا،آنخضرت علیہ اُن کو نہیں جانے تھے اب بد وان سے لوگ جن سے تھے اب بد وان سے الفاظ ہیں؟ جن سے میں یہ چان ہے کہ اس حدیث شریف میں وہ کون سے الفاظ ہیں؟ جن سے میں یہ چان ہے کہ آپ ان لوگوں کو نہیں جانے تھے ۔اس جگہ دو ہی احتمال ہیں۔

اول - یہ کہ آنخضرت علیہ ایک روایت میں ان کے متعلق یہ فرماتے ہیں کہ (یارب هؤلاءِ من اصحابی) اور دوسری روایت میں ان کے متعلق فرماتے ہیں کہ (انا دیھم الاهلم) کہیں عبارت کا معنی ہے کہ اے اللہ یہ میرے اصحاب ہیں اور دوسری عبارت کا یہ معنی ہے کہ میں اُن کوبلاؤں گاکہ او هر آؤ - اگر اُن پر اور ان کے اعمال پر آپ مطلع ہوتے کہ وہ کا فر مرتد ہیں تو بھی آپ ان کی سفارش نہ فرماتے اور ان کو اپنی طرف بلایا تو معلوم ہوا کہ اُن پر اور ان کے کوا پی طرف بلایا تو معلوم ہوا کہ اُن پر اور ان کے اعمال برآپ مطلع نہیں ہیں -

احتمال دوم - جبآپ ان لوگوں کی سفارش کریں گے اور ان کوبلائیں گے تو ایک روایت میں یہ جواب دیا جائے گا - (ھل تدری ما أحدثو ابعدك) اور دوسری روایت میں یہ جواب دیا جائے گا کہ (قد بَدلوا بعدك) پہلے جواب كا یہ معنی ہے کہ كیا آپ جائے ہیں؟ کہ انہول نے آپ كے بعد كیا چیز پیدا کی اور دوسرے جواب كا یہ معنی ہے کہ تحقیق آپ كے بعد انہول نے دین كو تبدیل كردیا-

ان دونوں جوابوں سے پیۃ چلتا ہے کہ آپ کو ان کا علم نہیں تھا، حالا نکہ سے دونوں اختال مر دود ہیں اور ان دونوں اختالوں سے بیہ ہر گزپتہ نہیں چلتا کہ آپ ان کو نہیں جانتے تھے۔

سلے بدہ اخمال ثانی پر محث کرتا ہے ایک جواب میں یہ ہے (قد بدلوا بعدك)- يال المخضرت علي كاذكري نبين، بلحدال مين صرف يه به كه انہوں نے اپنادین تبدیل کر لیا- یہ جملہ خبریہ ہے اور اہل علم جانتے ہیں کہ جملہ خبریہ ہے ہیشہ متکلم مخاطب کو صرف تھم کا ہی فائدہ نہیں دیتا، بلعہ جملہ خبرید کئی اور مقاصد کے لئے بھی مستعمل ہو تا ہے، مثلاً عم اور حزن کے لئے بھی جملہ خبر یہ استعال ہو تا ہے جیسے مریم علیماالسلام کی دالدہ ماجدہ نے اللہ تعالیٰ کو خطاب کرتے ہوئے عرض کیا (إِنِّي وَصَعَتُهَا أُنشَى) جس كامعنى يد ب كه مين نے لڑكى جنى ب، يمال علائ بلاغت تصری فرمارے ہیں کہ یہال اللہ تعالی کو خبر دینا مقصود نہیں ہے، کیونکہ اللہ تعالی کو پہلے ہے اس کا علم ہے اور اللہ تعالیٰ کو یہ بھی پہلے ہے علم ہے کہ کلام کرنے والی بھی جانتی ہے کہ اس نے لڑکی جن ہے، اہذااس کلام کا مقصد صرف عم اور حزن کا ظاہر کرنا ہے اور بھی جملہ خبر یہ ہے متکلم کا یہ مقصد ہو تاہے کہ جیسے مخاطب اس خبر کو جانتا ہے متکلم کو بھی اس خبر کاعلم ہے۔ جس کی مثال علمائے بلاغت نے بیروی ہے (قد حفظت التوراة ) بین تونے تورات یاد کرلی ہے ، تو مخاطب اس کام سے پہلے اس کا عالم تھاکہ اس نے تورات یاد کی ہے۔ متکلم کی غرض اس کام سے صرف سے ہے کہ میں بھی اس

منکرین کا اشد لال اس عبارت ہے اس وقت درست ہو گا کہ مذکورہ بالا Click

جملہ ے علم کافادہ مقصود ہو، یعنی پہلے آپ اس عکم کو نہیں جانے تھے اور اب اس کلام کے علم کا علم آیا ، حالا نکہ یہ بھی اختمال ہے کہ اس عبارت میں اظہار غم اور حزن کیا گیا ہو، کہ یہ بوی افسوس کی بات ہے کہ ان لوگوں نے آپ کے اصحاب میں سے ہوتے ہو کہ یہ بوی افسوس کی بات ہے کہ ان لوگوں نے آپ کے اصحاب میں سے ہوتے ہوئا وہ بن تبدیل کر لیا، جیسے کہ آپ جانے غرض ہو کہ میں بھی جانتا ہوں کہ انہوں نے دین کو تبدیل کر لیا، جیسے کہ آپ جانے ہیں، تو اب محکرین کا استدلال درست نہ ہوا کیونکہ یہ ایک مشہور قانون ہے کہ (إذا جاء الاحتمال بطل الاستدلال) نیز بدہ نے جو دوآخری اختمال ذکر کیے ہیں ان پر عرض اعمال والی حدیث اختمال عرض اعمال والی حدیث اختمال مراد علم کا فادہ ہے جس پر محرین کے استدلال کا مدار ہے ۔اختمال اول صدیث بھی دلالت کرتی ہے اور مین عرض اعمال والی حدیث احتمال مراد علم کا فادہ ہے۔

اور دوسر ہے جواب میں ہے ہے (ھل تدری ما أحدثوا بعدك)اس عبارت میں ہے شک آپ کے علم و درایت كاذكر ہے ، ليكن اس ہے علم و درایت كی نفی ثابت شمیل ہوتی ، كيونكہ ہے عبارت ای طرح ہے جيساكہ قرآن پاک میں ہے (ھل اتى على الانسان حين من الدھو لم يكن شيئا مذكورا) تو جيسا قرآن پاک كي آيت كا يہ مطلب ہے كہ يقينا انسان پر ايسا وقت آيا ہے كہ وہ كوئى شے نہيں تھا ۔ اى طرح ھل تدرى كا بھى يكى مطلب ہے كہ يقينا آپ جانے ہیں جو چيز انہوں نے آپ كے بعد پيدا كى ، تو دونوں جگہ على بمعنى قدہے ۔ اور بعد ہى اس تاویل پر عرض اعمال والى حدیث دلالت كرتى ہے ۔ بعض روایات میں ہے لفظ ہیں لا تدرى ہما احدثوا بعدك يمال علم اور درایت كی نفی ہے تو تمام روایات جمع كرنے کے لیے ہے كما جائے گا كہ لاتدرى میں حرف استفہام محذوف ہے ۔ اور ہے تاویل ہم كواس ليے كرتى پڑى كہ عرض اعمال والى حدیث مدیث اس کے خلاف ہے ۔

یماں تک مدہ نے احمال ٹانی کور دکیا ہے کہ دونوں جوابوں ہے آپ کے علم کی نفی نہیں ہوئی۔

اب، مده پہلے احمال پر حث کرتا ہے یعنی ایک روایت میں آپ نے عرض کیا

ویوبدی معتب قکرے تعلق رکھتا ہے۔ فتح الملہم اور الکو کب الدّری کے جواب عبدہ کا مقصد منکرین کوالزام دیتاہے کہ جس چیز کاان کے محد مین اقرار کرتے ہیں وہاس کے منکر کیوں ہیں؟

جواب چارم: يرجواب صاحب روح المعانى كا ب عبارت ما خطه جو-: (انه عليه الصلوة والسلام يعلم الأعيان أيضا إلا أنه نسى فقال أصحابى ولتعظيم قبح ما أحد ثوا قيل له إنك لا تدرى ما أحدثوا بعدك)

یعنی آخضرت علیه ان لوگوں کے اعمال اور ذوات دونوں کو جانتے ہیں اور عرض اعمال کی وجہ نتے ہیں اور عرض اعمال کی وجہ سے آپ کو ان کا علم ہے ، لیکن قیامت میں اس علم کی طرف نے ذرا توجہ ہٹ جائے گی ، تو فرمائیں گے اصحافی اور اس طرح آپ کو اس چیز کا علم بھی تھاجوان کفار اور مرتدین نے آپ کے بعد پیدا کی الیکن چو نکہ بید عت بہت بری فتیج تھی ، اس لئے علم کے باوجود فرمایا گیا کہ إنك لا تدری مقصد نفی علم نہیں ہے بلحہ بدعت کے عظیم بھی خے کا ظہار ہے۔

وآخر دعواناأن الحمد لله رب العالمين وصلى الله تعالى على خير خلقه محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين-

(یا رب هؤلاء من اصحابی) اور دوسری روایت میں بیہ فرمایا کہ (الله هَلُمُ) توان دونوں عبار تول سے قطعاً بیہ ثابت نہیں ہو تاکہ آپ کوان لوگوں کاعلم نہیں تھا، اب بیہ سوال من سکتا ہے کہ جب آپ کو علم تھا تو پھر بیہ سفارش کیوں فرمائی ؟ تواس کے علماء نے کئی جواب دیے ہیں۔

جواباول :آپ نے جو فرمایا-(هؤلاء من اصحابی) توبیان لوگول کو مزید عم میں ڈالنے کے لئے فرمایا گیا،اس کی تفصیل ہیہ ہے کہ جب آب ان کواپنی طرف مضاف کریں گے اور فرمائیں گے کہ (ھؤ لاء من اصحابی) توان لو گول کے دل میں نجات کی قوی امید پیدا ہو جائے گی ، کہ شفیع المذ مبین علی نے ہماری سفارش کی ہے اور ہم کواین طرف مضاف کیا ہے توجب فرشتہ جواب دے گا-اور آپ سحقاً سحقاً فرمائیں گے یعنی دور ہو جاؤ دور ہو جاؤ- تواب ان کوجو نجات کی قوی امید تھی دہ ٹوٹ جا ئيكي اور ان كوشديد صدمه بينيج گا ، كيونكه جس چيز كي قوي اميد موادر ده اميد منقطع مو جائے توشد پر صدمہ ہوتا ہے، شار حین حدیث نے اس کو إقداط كلى سے تعبير كيا ہے لینی پورا ناامید کرنا، به جواب بھی اس پر دال ہے کہ وہ لوگ کفار اور مرتدین تھے اور مؤمن نہیں تھے کیونکہ مؤمن کواللہ تعالیٰ کی رحت سے کلی طور پر ناامید نہیں کیاجاسکتا-جواب دوم: جبآب ان اوگول کواسے اصحاب میں شار کریں گے اور اس ك بعد فرمائيں كے دور ہو جاؤدور ہو جاؤ، توان كو سخت حسرت پيدا ہوكى كہ جم آپ كے اصحاب تھ ، چاہے تو یہ تھاکہ ہم بہشت میں بلد در جے حاصل کرتے ، کیکن شیطان نے ہم کو گراہ کیااور ہم قرر وزات میں چلے گئے ، بیرونول جواب فیج اسلیم سے پید چلتے ہیں ، چو تک بیدوونوں جواب اہل سنت کے عقیدہ سے کچھ مناسبت رکھتے ہیں اس لیے بعدہ نے یمال ان کوذکر کردیاہے اور صاحب فخ الملم نے جو تیسر اجواب دیاہے جس کاذکر سلے آچاہ وہ چونکہ اہل سنت کے عقیدہ سے منصادم تھااس کیے اس کورو کرویا گیاہے۔ جواب سوم: باوجود علم کے کہ یہ کافرو مرتد ہیں چونکہ آنحضرت علیہ رحمة للعلمين بيناس لئے غايت رحت كى وجه سے ان كى سفارش فرمائيں كے ،بير

جواب الكوكب الدرى حاشيه ترندى مين محدث سار نبورى نے ويا ہے، جو كه